

[www.Ahlehaq.com](http://www.Ahlehaq.com)

# ایران القلب

از  
مولانا محمد منظور نعماںی

مقدمہ

مولانا سید ابوالحسن علیہ السلام  
 حاجی عارفین آکرڈی کلچر

## ☆ ناظرِ نِبی کرام سے مُصطفیٰ کی درخواست

کتاب کے مطالعہ سے جیسا کہ آپ محسوس فرمائیں گے اس عاجز نے یہ کتاب بھرسنی کے ضعف اور مختلف امراض میں بستا ہونے کی حالت میں اللہ تعالیٰ ہی کی مدد و توفیق سے اپنے دینی بھائیوں کو زینع و ضلال اور عقیدہ کے فساد سے بچانے کے لئے دینی فلسفہ سمجھ پڑھی ہے اپنے اللہ تعالیٰ کی توفیق ہی سے یہ تیار ہو کر آپ پہنچی ہے آپ کے درخواست ہے کہ اللہ کے دین کی خدمت کی نیت سے اپنے دو کے بھائیوں تک اس کو پہنچانے اور اس کا مطالعہ کرانے کی جو کوشش آپ کو سکیں اس میں درج اور کمی نہ فرمائیں اور اس سلسلہ میں اپنے کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرات خلفاء راشدین کے شکر کا سپابی سمجھیں اللہ تعالیٰ آپ کو اس کی توفیق دئے اور آپ کے اور اس عاجز کے اس عمل کو قبول فرمائے۔ وَاكَلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ

محمد منظور نجمانی عفان الشرعاۃ  
۱۹۸۳ صفر ۵، ۱۶ نومبر ۱۹۸۴ء

حقوق طبع محفوظ ہیں

|          |                  |
|----------|------------------|
| نام کتاب | ایرانی انقلاب    |
| ایڈیشن   | دسمبر ۱۹۸۴ء      |
| صفحات    | ۲۹۶              |
| کتابت    | دشاد لکھنؤی      |
| قیمت     | ستائیں روپے ۲۷/- |

# فہرست عنوانات و مضمایں

|    |    |                                                                                  |
|----|----|----------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۶ | ۹  | مقدمہ<br>(از مولانا سید ابو الحسن علی ندوی)                                      |
| ۳۷ | ۱۹ | پیش لفظ (از مصنف)<br>پروپیگنڈے کی طاقت و تاثیر                                   |
| ۳۸ | ۲۰ | ایرانی انقلاب کی خالص اسلامیت اور<br>خینی حسناکے تقدیس و عطالت کا پروپیگنڈہ      |
| ۴۰ | ۲۱ | مسلمانوں پر اس کے اثرات<br>شیعہ مذہب سے علم اہل سنت کی بھی ناقصی                 |
| ۴۲ | ۲۲ | اس عقیدہ کے خطرناک نتائج<br>خینی حسناکی کتاب کشف الاسرار                         |
| ۵۰ | ۲۳ | ایرانی انقلاب کی واقعی نوعیت<br>خاص تعالیٰ کتبان اور ترقیتیہ                     |
| ۵۲ | ۲۴ | شیعیت کا اساسی عقیدہ امامت اسکی بنیاد<br>عقیدہ امامت کا اجمالی بیان              |
| ۵۴ | ۲۵ | اعلان ایام کی غیبت کبھی کا عقیدہ<br>خینی حسناکی کتاب "اُحکومۃ الاسلامیۃ" کی      |
| ۶۰ | ۲۶ | روشنی میں اس انقلاب کی بنیاد اور نوعیت<br>قائد انقلاب کے عقائد و نظریات کے اثرات |
| ۶۱ | ۲۷ | خینی حسناپی تہائیف کے آئینہ میں<br>اپنے ائمہ کے بارے میں خینی صاحب کے معتقدات    |
|    | ۲۸ | کائنات کے ذریعہ پر ائمہ کی تکونی حکومت                                           |

خیمنی حفاظتی مسائل کی روشنی میں  
• جن باطل ہے ناز اطل ہو جاتی ہے وہ اگر نماز  
86 میں تقویٰ کے طور پر کی جائیں تو ناز اطل نہیں ہوتی  
• توحید رسالت کی شہادت کے ساتھ بارہ المولوں کی  
امامت کی شہادت دینا بھی جزویاً یا ان 87

### متعہ

- 89 • پیش در زنان بازاری سے بھی متوجہ اُز  
89 • متوجه گھٹڑ دو گھٹٹے کے لیے بھی ہو سکتا ہے  
شیعیت کیا ہے؟  
91 • شیعیت اور سعیت کی مہاذت  
92 • شیعیت اور خارجیت کے بارے میں رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک بخششگری  
94 • حضرت سعیٰ اور موجودہ سعیت  
حضرت سعیٰ کے لائے ہوئے دین حق کو لوپوس  
نے کس طرح بگارا؟  
اسلام میں شیعیت کا آغاز  
• شیعیت کا موجودہ بانی عبداللہ بن ربان اسلام کی  
تحقیف اور تحریر کیا ہی کیلئے اسکی خفیہ تحریر کی  
شیعوں میں مختلف فرقے  
اشاعت ہے اور اسکی اساس بنیاد مسلم امام  
مُسلم امامت کے متعلق کتب شیعوں کی روایات  
اور انہیں مخصوص ہونے کے ارشادات 119

- عزادار سے کافروں ندین تھا (عزاڈ اللہ) ۶۵  
اپنے بکر و غراو ایک پارٹی نے زندگی بھروسی خدا کو  
کرتا یا اور اپنے بعد اسکی بگر کو شفاط نہ ہر اپنے قلمبگ ۷۰  
عمر نے رسول پاک کے گھر میں آگ لگانی ۷۱  
اویں دا خرین الہست کا فزان کردار ۷۲  
عثمان، معادیر اور نیزید ایک ہدایہ کے نظالم اور  
محسوس ہیں۔ ۷۳  
حضرت علی اور انکے چار سالہ بیویوں نے جبر و شد سے مجبر  
ہو کر تقویٰ کے طور پر خلاف ائمۃ کی بیعت کی تھی ۷۴  
شیعی روایات کے مطابق حضرت علی اور ان کے  
ساتھی انتہائی بزرگ اور پست کردار ۷۵  
اہل سنت کے نزدیک یہ روایات شور ایلوں کی افتراض  
پردازی، حضرت علی تھنی شیر خدا ہرگز کسی باطل  
طااقت کے سامنے جھکنے والے نہیں تھے ۷۶  
خیمنی حجاج کے فرمودا ایک نظر میں ۷۷  
ان فرمودات کے لوازم و متابع ۷۸  
• قرآن آیات اور متواتر احادیث کی تکذیب ۷۹  
رسول پاک پرناہیت کا الزام ۸۰  
قرآن مجید قابل اعتبار اس پر ایمان ناممکن ۸۱  
اس مسلم کی خلیفین ترین بات خیمنی صاحب کے  
ان فرمودات نے رسول خدا کی صداقت کو مشتبہ ۸۲  
اور مٹکوں بنادیا۔ ۸۳

- مخلوق پر اللہ کی جدت امام کے بغیر قائم نہیں ہوتی ۱۱۹
- امام کے بغیر دنیا قائم نہیں رہ سکتی ۱۲۰
- اماموں کو مانا اور بھاجنا شرعاً ہے ۱۲۱
- اماموں اور ائمہ پڑیاں لائے کا اور اسکی تبلیغ کا حکم بینزروں اور اسماں کتابوں کے ذریعہ آیا ہے ۱۲۲
- اللہ کی اطاعت رسولوں ہی کی طرح فرض ہے ۱۲۳
- اللہ کو اختیار ہے جس چیز کو چاہیز حلال یا حرام قرار دیں ۱۲۴
- امُّ انبیاء علیہم السلام کی طرح مخصوص ہوتے ہیں ۱۲۵
- امُّ ائمہ پیغمبر ارشاد کے باعث میں ۱۲۶
- امام جعفر صادق کا عجیب و غریب بیان ۱۲۷
- عام انسانی فطرت کے خلاف اماموں کی دل خصوصیات ۱۲۸
- اماموں کا حمل ماؤں کے حمیمیں بلکہ سپلوں قائم ہوتا ہے۔ ۱۲۹
- امامت کا درجہ نبوت سے بالاتر ہے ۱۳۰
- امُّ مصطفیٰ کو ماننے والے (شید) اگر ظالم اور فاسد و فاجر بھی ہیں تو جنتی ہیں اور ان کے علاوہ مسلمان اگر مستقی پر منگار بھی ہیں تو دوزخی ہیں ۱۳۱
- امُّ کا درجہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے برابر اور در درست تمام انبیاء سے برتر اور بالاتر ۱۳۲
- امیر المؤمنین کا ارشاد کہ تمام فرشتوں اور تمام میزدھن یعنی کل کسی طرح اور کہیا جس طرح محمدؐ کے لیے کیا تھا اور میں ہی لوگوں کو جنت اور دوزخ میں بیخیز والا ہوں۔ ۱۳۳
- ۱۲۵ • امُّ کو مکان دو ماکون کا علم تھا
- ۱۲۶ • ابیار سابقین پر نازل ہونے والی تہذیب کا بین تواریخ
- ۱۲۷ • بھیل وغیرہ افراد کے پاس ہوتی ہیں اور وہ ان کو ان کی ہل زبانوں میں پڑھتے ہیں۔
- ۱۲۸ • امُّ کے لیے قرآن و حدیث کے علاوہ علم کے درجے عجیب و غریب ذرائع
- ۱۲۹ • ایک ضروری انتباہ
- ۱۳۰ • مصحف فاطمہ کیا ہے
- ۱۳۱ • امُّ پر بھی بندوں کے دن رات کے اعمال پیش ہوتے ہیں۔
- ۱۳۲ • امُّ کے پاس فرشتوں کی آمد و رفت
- ۱۳۳ • ہر شب جمعتیں امُّ کو محرج ہوتی ہے وہ عرش تک پہنچا کے جاتے ہیں اور عمال ان کو پیش اشار نئے علوم عطا ہوتے ہیں
- ۱۳۴ • امُّ کو وہ سب علوم حاصل ہوتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرشتوں اور نبیوں، رسول اللہ کو عطا ہوتے ہیں، اور اسکے علاوہ بہت سے ایسے علوم بھی جو نبیوں اور فرشتوں کو بھی عطا نہیں ہوتے۔
- ۱۳۵ • امُّ پر ہر سال کی شب قدریں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک کتاب نازل ہوتی ہے جس کو فرشتے اور الردح کے کرتے ہیں۔

- ۰ جس طرح نبی اللہ تعالیٰ کی طرف سے نامزد ہوتے ہیں  
ای طرح امیر المؤمنین (ع) سے لے کر بارہ امامتیا  
تک کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے نامزد ہیں ۱۴۱
- ۰ ہر امام کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک ایک  
منورہ لفاظ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل  
ہوا تھا اور ہر امام کو منزہ ہر سی طمارا۔ ۱۴۲
- ۰ اللہ تعالیٰ کی طرف سے بارہ المولوں کی نامزدگی  
اور آسمان نازل ہونے والی ایک عجیب غریب خوبی کا قدر ۱۴۳
- ۰ حضرت علیؓ نے حضرت ابو بکر صدیقؓ کی خلافت کے زمانے  
میں ایک دن ان کا باتھ پکڑ کر رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وسلم سے ملاقات کرادی جھوٹے ان فرمایا..... ۱۴۴
- ۰ اثنا عشری عقیدت میں امام آخر الزماں  
ایک طسماتی داستان ۱۴۵
- ۰ بارہویں المغمض کی پیدائش و غیبت کا  
عجیب قدر، اہل خاندان کو ان کی پیدائش سے  
سے انکار۔ ۱۴۶
- ۰ امام غائب کی والدہ محترمہ کی حرمت انگلز  
کہانی، عشق و محبت کی بے مثال داستان ۱۴۷
- ۰ امام آخر الزماں کی غیبت ہمیزی  
اور کبریٰ ۱۴۸
- ۰ امام غائب کا ظہور کب ہو گا؟ ۱۴۹
- ۰ اُمُّہ اپنی موت کا وقت بھی جانتے ہیں اور اُمُّہ  
موت ان کے اختیار میں ہوتی ہے ۱۵۰
- ۰ اُمُّہ کے پاس ابیار سابقین کے معجزات  
بھی نہیں۔ ۱۵۱
- ۰ اُمُّہ دنیا اور آخرت کے مالک ہیں جس کو چاہیں  
دے دیں اور رکھ دیں۔ ۱۵۲
- ۰ امامت، نبوت اور الوہیت کا مرکب ۱۵۳
- ۰ قرآن مجید میں امامت اور اُمُّہ کا بیان ۱۵۴
- ۰ اللہ تعالیٰ نے آسمانوں زمین اور پہاڑوں پر  
جولمات پیش کی تھی اور جس کا بارا لٹھانے سے انہوں نے  
انکار کر دیا تھا، وہ امامت کا سلسلہ تھا۔ ۱۵۵
- ۰ قرآن میں بختن پاک اور تمام اُمُّہ کے نام تھے،  
وہ نکال دیے گئے اور تحریف کی گئی۔ ۱۵۶
- ۰ قرآن میں اسی طرح کی ایک اور تحریف  
حضرت خلفاءؑ ثلاثہ اور عام صحابہؓ کرام  
قرآن کی رو سے قطبی کا فرد مرتد۔ ۱۵۷
- ۰ قرآن کی ایک آیت میں ایمان سے مراد امیر المؤمنین  
علیؓ، کفر سے مراد ابو بکرؓ رضیؓ سے مراد عمار و عصیان  
سے مراد عثمانؓ۔ (لغوہ باللہ) ۱۵۸
- نبیوں کی طرح اُمُّہ کی نامزدگی ۱۵۹

امام غائب کے بائے میں چند  
قابل مطالعہ روایتیں

۱۷۹ • رسول خدا امام مہدی سے بیعت کریں گے  
۱۸۰ • وہ حضرت عالیٰ کو زندہ کر کے نزا دیں گے  
۱۸۱ • وہ کافروں سے پہلے سنیوں کو قتل کریں گے  
۱۸۲ • اللہ تعالیٰ کی طرف سے ولایت علی  
کے عام اعلان کا رسول خدام کو حکم  
اور صحابہ کے مخالفات ردعمل کے خطرے سے آپ کا  
تردد و توقف، پھر اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ناکید  
اور عذاب کی طکی، اس کے بعد غدرِ خم پر  
آپ کا اعلان اور ابو بکر و عروغیرہ کا  
کافراز کردار۔

- ایک انتہائی خرافاتی روایت کہ رسول خدا کو  
وحی کے ذریعہ معلوم ہوا کہ عمر فلاں تاریخ کو ہلاک  
ہو گا تو آپ نے اس دن عیدِ نبی اور تبریث  
کے لیے اس تاریخ کو جسم بڑی عید قرار دیا ۱۹۸
- ۲۰۳ • اسی روایت کے متعلق کچھ اشارات  
ان خرافات کے افراد محسن ہونے کی روشن تین
- ۲۰۷ • دلیل عقد امکلثوم
- ۲۰۸ • عقد امکلثوم اور شیعہ علماء و مصنفین
- ۲۱۳ • خون کھولانے والی ایک روایت
- ۲۱۴ • امام مہدی شیخین کو قبروں سے نکلو کے زند  
کر کے ہزاروں باروں پر چڑھائیں گے۔ ۲۱۵
- ۲۲۰ • ازواج مطہرات کی شان ہیں
- ۲۲۱ • معاذ اللہ عائشہ اور حفظہ منافق تھیں انہوں نے  
حضور کو زہر دے کر ختم کیا۔
- ۲۲۲ • تین کے سو اتھام صحابہ مرتد
- ۲۲۳ • کمان اور تقبیہ
- ۲۲۴ • کمان اور تقبیہ کی تصنیف کی ضرورت ہے؟ ۲۲۵
- ۲۲۶ • کمان اور تقبیہ کے بائے میں ائمہ کے  
ارشادات اور عمل
- ۲۳۱ • تقویصِ فرض جائز نہیں بلکہ فرض و واجب
- ۲۳۲ • بالکل بے ضرور ائمہ کے تقویکی مثالیں

۱۸۳ ضروری انتباہ

۱۸۴ اشاعتیہ کے چند اور عقائد و مسائل

۱۸۵ تمام صحابہ کرام خاص کر  
خلفاء ثلاثہ کافر و مرتد

۱۸۶ اللہ و رسول کے عذارِ جنمی اور غتنی ۱۹۱

۱۸۷ شیخین کے بائے میں خرافاتی روایات ۱۹۲

۱۸۸ ابو بکر کی بیعت سے پہلے ابليس نے کی تھی ۱۹۵

۱۹۷ فاروق عظیم کی شان ہیں

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>۲۴۸</p> <p>کتب شیعہ میں تحریف کی دوہرائی سے زیادہ واقعیں</p> <p>۲۴۹</p> <p>روایات تحریف کے فوادر کا دعویٰ کرنے والے</p> <p>۲۵۰</p> <p>اکابر علماء شیعہ</p> <p>۲۵۱</p> <p>تحریف کی روایات متعلق ہیں امّا باعیں</p> <p>۲۵۲</p> <p>کیا کسی حقاً علم شیعہ کے لیے تحریف سے انکار کی گنجائش ہے؟</p> <p>۲۵۳</p> <p>شیعی نیا میں علام فوری طبری کا مقام</p> <p>۲۵۴</p> <p>ایک سورہ جو موجودہ قرآن میں نیچے بعض اور قابل ذکر عقائد و مسائل</p> <p>۲۵۵</p> <p>بعینہ عیسائیوں والا اکفارہ کا عقیدہ</p> <p>۲۵۶</p> <p>کربلا کا مرتبہ کعبۃ اللہ سے برز و بالاتر</p> <p>۲۵۷</p> <p>بعض انتہائی شرمناک مسائل</p> <p>۲۵۸</p> <p>متھر صرف جائز اور حلال ہی نہیں، نماز، روزہ اور حج جیسی عبادات سے فضل</p> <p>۲۵۹</p> <p>حروف آخر</p> <p>۲۶۰</p> <p>ایک نیازمند اور مخلصانہ عرض داشت</p> <p>۲۶۱</p> <p>حضرات علماء کرام کی خدمت میں</p> | <p>۲۳۲</p> <p>دنی سائل (حلال حرام) کے بیان میں نقیب</p> <p>۲۳۳</p> <p>سیدنا حسین پر ذلیل ترین نقیب کی تہمت</p> <p>۲۳۴</p> <p>بیوت ختم نہیں، ترقی کے ساتھ جس اسی</p> <p>۲۳۵</p> <p>تحقیدہ رجعت</p> <p>۲۳۶</p> <p>قرآن مجید میں تحریف اور کمی ہیشی</p> <p>۲۳۷</p> <p>شیعہ مذہب میں عقیدہ امامت کا درج</p> <p>۲۳۸</p> <p>ایک اہم سوال، قرآن میں عقیدہ امامت کا ذکر کسی نہیں، تحریف کا دعویٰ، اسی سوال کا جواب۔</p> <p>۲۳۹</p> <p>تحریف کے باعث میں امر کے ارشادات</p> <p>۲۴۰</p> <p>قرآن کا قریبہ دو تہائی حصہ غائب کر دیا گیا</p> <p>۲۴۱</p> <p>اس مسلم میں حضرت علی کا ایک عجیب ارشاد</p> <p>۲۴۲</p> <p>اصلی قرآن وہ تھا جو حضرت علی نے مرتب فرمایا تھا اور امام غائب اس کو لے کر آئیں گے۔</p> <p>۲۴۳</p> <p>ملک تحریف اور شیعہ علماء متقین</p> <p>۲۴۴</p> <p>علام فوری طبری اور ائمہ کتاب فضل المظاہر</p> <p>۲۴۵</p> <p>قرآن میں تورۃ و خلیل ہی کی طرح تحریف ہو گئی</p> <p>۲۴۶</p> <p>متقدیں ملکے شیعہ سب ہی تحریف کے قائل تھے سو اے چار کے۔</p> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|



[Www.Ahlehaq.Com](http://Www.Ahlehaq.Com)

[Www.Ahlehaq.Com/froum](http://Www.Ahlehaq.Com/froum)

## مقدمہ

از: مولانا سید ابو الحسن علی ندوی

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

اَللّٰهُمَّ وَبِحَمْدِكَ وَالصَّلٰوةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى مَنْ لَمْ يَرَى بَعْدَكَ  
الْحَمْدُ لِلّٰهِ وَبِحَمْدِكَ وَالصَّلٰوةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى مَنْ لَمْ يَرَى بَعْدَكَ

اسلام کا اولین اور مثالی عہد کیسا تھا؟ خدا کے ربے بڑے اور آخری پیغمبر کی تعلیم و تربیت کے عملی نتائج کیا تکلیف؟ اور ان انسانوں کی سیرت و کردار کا کیا حال تھا جنہوں نے آخوشی بثوت اور دہم رسالت میں تربیت پائی تھی؟ قومی، سلسلی اور خانداناتی سلطنتوں کے باینبوں اور حصول اقتدار کے خواہشمندوں سے اس کو کچھ امتیاز حاصل تھا یا نہیں؟ اس کا پانچ خاندان کے معاملہ میں طرزِ عمل اور خود اس خاندان کا اس کی مقدس اعظم شخصیت سے فائدہ اٹھانے کے باے میں روپیہ کیا تھا؟ دین کی دعوت، صداقت و حقیقت کے اعلان اور عبیت پر

عمل کرنے کے بارے میں اہل بیت کی سیڑھی دکار کیا نظر آتا ہے؟ اور پھر ان اولین سلام انوں اور  
نبی کے تربیت یافتہ تک روکے (جن میں اُس کے صحبت یافتہ لوگ بھی سختے جن کو صحیح ابہؑ کے لفظ  
سے یاد کیا جاتا ہے اور اس کے گھر کے افراد بھی سختے جن کو "اہل بیت" کے لقب سے پکارا جاتا ہے)  
بانہی تعلقات کی نوعیت کیا تھی؟ اس مثالی عہد میں جن لوگوں کے ہاتھوں میں زمام کار  
اقدار آئی (جن کو خلفاء راشدین کے نام سے یاد کیا جاتا ہے) عیش و راحت اور مرغیہ کیال  
کے وسیع امکانات اور غیر محدود اختیارات کی موجودگی میں ان شخصی و نانگی زندگی میں طرزِ عمل  
اور اپنے وسیع حدود حکومت میں مختلوق خدا کے سامنے معاملہ معتبر تاریخ کی روشنی میں کیسا نہ ہوتا  
ہوتا ہے؟ جس آسمانی صحیفہ پر اس پورے دین کی اساس ہے اس کی صحت و حفاظت کی حقیقت  
کیا ہے؟

ان سوالات کے جوابات دیئے گئے ہیں اُن سے ڈُو متفاہیں و متفاہیں تصویریں ثابت ہیں ایک  
تصویر وہ ہے جو اہل سنت کے عقائد کی روشنی میں دنیا کے سامنے آتی ہے، دوسری وہ جو فتنہ  
اماں یہ اثنا عشر پیغمبر کے عقائد بیانات اور ان کی دین کی تشریع اور تاریخ اسلام کی تعبیر اور اس کے خاص  
تصویر سے تیار ہوتی ہے، ان دونوں تصویروں میں کوئی مانعت و اتفاق نہیں ہے۔

اب ہر شخص جس کو اشتہر نے عقلِ سلیمانی انصاف کا مادہ اور انسانی تاریخ سے واقفیت کا موقع  
عطایا ہے اسالی سے فیصلہ کر سکتا ہے کہ ان میں سے کون ہی تصویر ایک ایسے دین کے لئے موزوں  
و قابل قبول ہو سکتی ہے جو ساری دنیا کے لئے محنت و مہارت بنائے کر بھیجا گیا ہے اور جو اس بات کا  
مدعی ہے کہ اس دین پر ہزارہ میں عمل پور سکتا ہے اور اس سے مہترین نتائج برآمد ہو سکتے ہیں اور جو کا  
عقیدہ و علان ہے کہ اس دین کے دنیا میں لالنے والے پیغمبر کو اپنی کوششوں میں سب سے زیادہ  
کا ایسا بیٹھا ہو اور اس کا عہد اس دین اور دعوت کی تاریخ میں ہر یہ کمزیدادہ بامعاہد و باہر کن تھا  
و اور قل و نقل کے لحاظ سے ایسا ہی ہونا پا جائیے، اس سے بہتر اس انسانیت کے لئے کوئی تصویر  
قابل فخر و مفید ہو سکتی ہے جبکہ تاریخ زیادہ تر ناک و نوش عیش کوش ذائقی اور قومی همراض کے لئے  
جنگ و جبال جصول اقتدار کے لئے جدوجہد اور پھر اقتدار سے فائدہ اٹھانے اور پہنچانے  
کو فائدہ پہنچانے کی تاریخ ہے۔ اسلام کے اس دو اوقل میں افراد ہی نہیں ایک پورا انسانی معاشرہ

تمدن نظام حکومت اور طرز زندگی، علی اقتدار بے پچھوں ہدایت عام اور فلاج انسانی کی بنیاد پر قائم ہوا، اور وہ خلیفہ راشد سیدنا عمر بن عبد العزیز کے اس قول کی تصدیق و تصویر تھی جو اکتوبر  
ایک موقع پر فرمایا تھا۔ ان محدثاً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا نَعْبُثُ هَادِيًّا وَلَمْ يَعْجَلْ جَاهِيًّا  
(رسول اللہ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) مادی بنا کر بھیجے گئے تھے، جابی (تحصیل) دار اور حاصل خراج، بنا کرنے پس  
بھیجے گئے تھے).

اس کے بخلاف فتنہ امیہ کے عقامہ اور بیانات کی روشنی میں اولین مسلمانوں کی جو تصویر  
اہم گردانے آئی ہے اس کے پیش نظر ایک ذہین طیم یافتہ شخص یہ سوال کرنے میں حتی بجانبے کے  
جب علمائی دعوت اپنے سببے بڑے داعی کے باخنوں اپنے دوسرے عرض میں کوئی دیر پا اور گہر انفس  
مرتب نہ کر سکی اور جب اس دعوت پر ایمان لانے والے اپنی بیسی کی آنکھ بند ہوتے ہی اسلام کے وفادار اور  
امین نہ رہ سکے اور رسول انتصہ انشا علیہ السلام نے جس سراطِ مستقیم پر اپنے مقتنعین کو چھوڑا تھا اس میں  
گنتی کے چار آدمی اس پر قائم رہے تو ہم یہ کیسے تسلیم کر لیں کہ اس دین دعوت کے اندر رفوس انسان  
کے تزکی اور تہذیب اخلاق کی صلاحیت ہے، وہ انسان کو حیوانیت کی پستی نکال کر انسانیت کی بلند چوپی  
تک پہنچا سکتی ہے، فرض کیجئے اسلام کا ایک نمائندہ مغربی حمالک کے کسی مرکزی مقام پر یا کسی غیر مسلم  
ملک میں اسلام کی صداقت پر محاذ گیر تقریر کر رہا ہے، ایک شخص جس نے مدرسہ اثناعشری کی کتابیں  
پڑھی ہیں اس کو بر طالوں دیتا ہے اور کہتا ہے کہ پہلے اپنے گھر کو دیکھئے اور اپنی خبر لیجئے آپ کے  
نبی کی تیس سالہ محنت شاfaction کا تجھے صرف چار پانچ آدمی ہیں جو آپ کی وفات کے بعد آپ کے راستہ پر گرفز  
ہئے، آپ کس منہ سے غیر مسلموں کو اسلام کی دعوت دیتے ہیں اور ان کے ثبات استقامت کی کیا  
ضمانت ہے؟ — کیا اس کا جواب ممکن ہے؟

پچھلے برسوں میں جب آیت انشا روح انشا خیمن صاحب تے اسلامی انقلاب کی دعوت دی، اور  
پہلوی سلطنت کا تختہ الٹ کر بقول خود حکومتِ الامیہ قائم کی اور ایک نئے دور کا آغاز کیا تو اس کی پوچی  
وقوع تھی (اور اس کے پورے آثار و فرائض موجود تھے) کہ وہ اپنی دعوت کو عام کرتے اور اس کو مقابل  
بنانے کے لئے شیعہ سین خلاف کی قدریم و مسلسل تاریخ کا پڑاعی ورق نہ کھولیں گے اور اگر اس کو تھا۔

نے جُدنا نہیں کر سکتے تو کم سے کم اس کو الٹیں گے نہیں اور اگر فرقہ اماریکے ان عقائد سے کسی بھی  
یا مقامی مصلحت سے بڑات کا اعلان نہیں کر سکتے تو کم سے کم ان کا اخبار و علان نہ کریں گے بلکہ  
ان جیسے جری سر بکھری یعنی پیشوائے (جس نے اپنی بے خوبی، عواقب نتائج سے بے پرواہی  
اور آتش پیانی سے اس سلطنت پہلوی کا تختہ الریاست) اس کی فوجی طاقت اور اپنی بقا و تحکام کیلئے  
وہی انتظامات دینا کو معلوم میں) ایسید کھنی کروہ اسلامی جڑات اور اتحاد مسلمین کی خاطر اور اپنے گھرے  
فکر و مطالعہ کی بنیاد پر عیالان کرنے گا کہ یعنی امداد حجاج اسلام کی بنیاد پر تمثیل چلاتے ہیں اور اس کو  
دنیا میں بدنام اور بے اعتبار کرتے ہیں اور جو غیر مسلمین کو دعوت دینے کے لامہتہ میں منگ گائے  
ہیں اور جو قرن اول اور صحابہ کے عہد کی ایک شمن اسلام چالاک سازش کے نتیجہ میں اور صدیوں  
کی قائم شدہ ایرانی شہنشاہی رہوال کے انتقام کے جزء سے برداشت کارئے تھے، اب ان کی نہ  
مزدورت ہے زنگناش ہم کو اب اسلام کا اقتدار قائم کرنے والا کامیابی کی ہملاج مسلم معاشرہ سے  
فساد دوڑ کرنے کے لئے اب باضی کو بھول جانا چاہیئے اور ایک سفر کا آغاز کرنا چاہیئے جس میں  
اسلام کی مناسی و حال کی تابناک تصور یہ دنیا کے سامنے آئے اور دنیا کی دوسرا قومیں اسلام کی  
طرف مائل ہوں۔

یہیکن توقعات اور آثار و قرآن کے بالکل برعکس ان ان کے قلم کی خود وہ تحریر ہیں  
اور رسائل اور کتابیں سامنے آئیں جن میں ہموفون نے پوری صفائی اور طاقت کے ساتھ  
انھیں شیعی عقائد کا اخبار کیا ہے، ان کی کتاب الحکومۃ الاسلامیۃ (ولاية الفقیہ) میں  
امامت اور امامت کے بارے میں وہی خیالات ظاہر کئے گئے ہیں جو ان کو مفت امام الوہیت نکل  
پہنچ لئے ہیں اور ان کو انبیاء اور ملائکم سے فضل ثابت کرتے ہیں اور یہ کہ کائنات

لہ اس لئے کہ ان کا حاصل ہے کہ صحابہ کرامؐ کی جماعت میں جبکی تعداد صرف تھی الیاع میں ایک لاکھ سے امدادی ممالی جاتی ہے لپٹے  
پیغمبر کی آنکھ بند ہونے کے بعد اس رضاواری اسلام پر قائم ہے جاتی ہے معاذ اش از داد کا راستہ اقتدار کیا از آن مجید مرتباً حرمؐ<sup>۱</sup>  
تبديل شدہ ہے اور اب ابیت رازؑ نے تغیری جو دینی فرقیہ اور عربیت، حق کے چیزوں نے والے ہیں قرآن کو پوشیدہ رکھنے والے ہر خود و  
امدادیہ سے دوڑ رہنے والے اور اپنے تبعینوں کو اسی کی تلقین کرنے والے تھے (ظاظہ مؤذن فرقہ اثنا عشرؐ کی معتبر تکمیل ہوں گے اسی نصیحت  
اور خود اس اثر میں کی تصنیفات "الحکومۃ الاسلامیۃ" و "کشف الامر" ایز نظر کتاب ایران انقلاب امام خمینی اور شیعیت  
از مولانا محمد منظور مصاحبہ میں۔

تکوینی طور پر ان کے تابع فرمان اور زیر اقتدار ہے۔ اسی طرح ان کی فارسی کتاب "کشف الأسرار" میں صاحب اپر رسولؐ با شخص صفات خلافتے ثناۃ فرخ کے متعلق جرح و تنقید ہی نہیں سب ستم کے وہ الفاظ آئے ہیں جو کسی بڑی سے بڑی حفاظ مفضل، فاسد، و فاجر، زانی و مزبغ انتہائی بُدکردار اور سازشی جماعت کے لئے آسکتے ہیں۔ یہ دونوں چیزوں ان کی دعوت کے ساتھ چل رہی ہیں اور یہ کوئی خفیہ مہایات یا پرائیوریٹ خطوط کی شکل میں نہیں ہیں، مطبوعہ اور شائع شدہ رسائل کی شکل میں ہیں۔

خیمنی صاحب کی یہ درلوں چیزوں (امامت اور امامت کے بالے میں خیال اور صحابہ پر طعن و الзам) کوئی چھپی ڈھکی چیز نہیں کہتی اور ان کی یہ کتابیں ہزاروں لاکھوں کی تعداد میں ایران اور ایران سے باہر پھیل چکی ہیں اس بنابر اس بات کی پوری توقع کتفی کہ عقیدہ و بنیاد کے اس اختلاف امت کے بنیادی عقیدہ تو حید میں رخنہ اندازی، مشارکت فی الشبوة (جواہانت کی تعریف اور امام کے اوصاف کا نقطی نتیجہ ہے) اور صحابہ کرامؐ کی شخصیتوں پر مسلمانوں کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد سبے زیادہ قابلِ خزانہ اور قابلِ محبت شخصیتیں ہیں اور جن کا دور تاریخ اسلام ہی میں نہیں تابع انسانی میں (مستند تاریخ کی روشنی میں اور مسلم غیر مسلم مورخین کی متفقہ شہادت کے مطابق) دنیا کا معیاری مثالی دور حکومت اور نونہ زبرگی مقام طعن و تشنیع کے بعد کم سے کم اس حلقة میں جو سنتی العقیدہ ہے (اور دوہی مسلمانوں میں اکثریت کی حیثیت رکھتا ہے) ان کی دعوت مقبول نہیں ہوگی اور ان کو اسلامی انقلاب کا علم براز حکومتِ اسلامی کا نو تسلیم دیا جائے اور مثالی رہنماؤقاد نہیں سمجھا جائے گا، لیکن یہ کیجھ کو حصہ بھی ہوا اور حیرت بھی کو بعض ایسے حلقوں میں جو نکار اسلامی کے علم براز اور اسلام کے عرب و غلبیہ کے داعی ممتنی ہیں ان کو ایک امام مشترط کی حیثیت دی گئی اور ان سے یہی عقیدت و محبت کا اظہار کیا گیا جو اس عصیت کی حد تک پہنچ گئی ہے جو تنقید کا ایک لفظ سننے کی روادار نہیں ہوتی۔

اس تجربہ اور مشاہدہ سے دو باتوں کا اندازہ مپا۔

۱۔ بہتے حلقوں میں موحذہم اور تعریف و تنقید کا معیار کتاب و سنت اسوہ سلف اور عقائد اور سنک

لی صحت نہیں رہا بلکہ اسلام کے نام پر مطلق حکومت کا قیام طاقت کا حصول، کسی مغربی طاقت کو للکار دینا، اس کے لئے مشکلات پیدا کر دینا، اس کو محبوب مثالی قائمینا یعنی کے لئے کافی ہے۔ عقیدہ کی اہمیت ہماری فتویٰ تعلیم یافتہ نسل میں خطرناک حد تک کم ہوتی جا رہی ہے اور یہ یہ تو تشیش ہے اور تابنگ بات ہے، انبیاء، اور غیر انہیں کی دعوتوں میں اور ان کی حجہ و جد کے مقاصد اور محکمات میں سب بڑی حد فاصل یہی عقیدہ ہے جس پر وہ کسی سمجھوتہ اور اونے پونے سودا کر لیئے کے لئے تیار نہیں ہوتے۔ ان کے یہاں ردِ قول پسندیدگی، تاپسندیدگی کا معیار اور وہ فصل کی شرط ہی عقیدہ ہوتا ہے یہ دین (جو مسلمانوں کی ساری کمزوریوں کے باوجود) اپنی ملی شکل میں اس وقت تک جو ہے اسی عقیدہ کے معاملہ میں صلاحیت واستقامت اور حیثیت غیرت کا رہیں ہنتے ہیں کے شارحین و محققین نے اس سلسلہ میں کسی باجبروت طاقت اور کسی دین سے وسیع تر زبان شاہی کے سامنے پر نہیں ڈالی اور اس کے کسی فلسط عقیدہ اور دعوے پر سکوت جائز نہیں تھا، چہ جانیکر مسلمانوں کے دینی اور منافع اور خستگی تفریق سے بچنے کی لایک میں قبول کر لیتے یا ہمنوائی کرتے، امام احمد بن حنبل (م ۲۳۱ھ) کا نقل قرآن کے عقیدہ میں نہ صرف مسلمانوں کے درست بڑے حکمرانوں بلکہ اس دور کے درست بڑے فماں رداوں خلیفہ مامون الرشید (فرزند خلیفہ مارکن رشید) اور عتصم بن ادیں رشید کے مقابلہ میں صفت آرا ہو جانا اور تازیلوں اور زندگی کی تکلیف برداشت کرنا حضرت مجدد الف ثانی شیخ احمد فاروقی ترمذ (۴۵۷ھ) کا شہنشاہ اکبر کے عقیدہ ہزارہ دوام دعوے امامت و تجہید اور وحدت ادیان کی مخالفت کرنا پھر جہانگیر کے عہد تک اس کو اس وقت تک جاری رکھنا جب تک مغلیہ حکومت کا خبدل نہیں گیا۔ اس کی دو مثالیں ہیں، درست تائیخ اسلام پتے اندر کی مکملۃ حق عند مسلطان بجاڑ اور لاطاعة لخلوق فی معصیۃ الخالق کی بیسیوں تباہ کی مثالیں کھٹی ہے یہ سلطان جاؤ کبھی شخصی یا دشہا ہوتا ہے، کبھی رائے فاتح، کبھی شہرت عالم، کبھی دل فریکا میا بیاں اور بلند یا نگٹ

۲۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو، تاریخ دعوت عیت ز حسنہ چیام

دعاوی اور تایمک و تحریر پشاہر ہے کہ آخرالذکر صورتیں زیادہ آزمائش کی چیزیں ہیں۔

حقیقت میں اسلام کی حقیقی تعلیم اور صحیح عقیدہ وہ دریا ہے جو کبھی اپنا خ نہیں بدلتا اور کبھی پایا ب نہیں ہے سخت ایسا سی طاقتیں وقتی انقلابات، حکومتیں کا قیام و زوال اور عویین اور تحریکیں موجیں ہیں جو آتی اور گزر جاتی ہیں، دریا اگر صحیح رخ پر ہے ہے اسے اور آب جاری ہے تو کوئی خطہ نہیں لے سکتے میں فساد آگیا تو گیا دریا نے اپنا خ بدلتا اور اس میں آب صافی کے بجائے گندلا اور ناصافی بنتے لگا، اسلئے فساد عقیدہ اور نیف و ضلال کے ساتھ کوئی دعوت و خیر کیسی ملک کا عرض و مقابل کسی معاشر کی جزوی اصلاح کی ای فساد و خرابی کو دور کرنے کا دعویٰ یاد ہے قبول نہیں کیا جاتا ہے وہ حقیقت ہے جسیں اس سنت کی بقا اور دین کی حفاظت کا راز فرمہ ہے ایسی ہے وہ حقیقت ہے جو پنے اپنے دوڑ کے علماً فادیں ہیں اور مفظیین شریعت و سنت کو اس دشوار اور بعض اوقات ناخوشگوار فرض کو ادا کرنے پر مجبور کرتی رہی ہے۔

اس سلسلہ کی ایک کڑی فریق مختار مولانا محدث صاحب نہمان کی پیشانی اور محققانہ کتاب "ایرانی انقلاب" امام خمینی اور مجیدت" ہے مولانا کی زمانہ میں بڑے مناظر اور اسلام و مسلمانوں کے کمیل و چکے میں اور اس زمانہ کی اُن کی متعدد تفصیلیات میں لیکن حصہ سے انھوں نے رد و تقدیر کا موضع پھوٹ دیا تھا اور ثابت دعویٰ تھا اسی موضوع پر اپنی توجہ مرکوز کر دی تھی جس کا نونہ خود رسالہ الفتaran۔ اس کا مجدد الف ثانی نبڑھ رضا شاہ ولی افظہ ربیر اور ان کی کتاب میں اسلام کیا ہے؟" دین و شریعت" قرآن آپ کے کیا کہتا ہے" اور "معارف الحدیث" کا عالمانہ اور مقبول سلسلہ ہے جن سے اس برصغیر میں اور ان کے انگریزی تراجم کے ذریعہ پوری دنیا میں خاص کرامریکے یورپ اور افریقی میں لاکھوں بندگان خدا کو اسلام کو سمجھتے اور دین کے تقاضوں پر عمل کرنے کی توفیق ہوئی، باوجود یہ کام اہلسنت حضرت مولانا عبد الشکور صاحب فاروقی سے ان کا خصوصی قریب و تعلق رہا، انھوں نے منتقل طور پر شریعت پر کچھ نہیں لکھا تھا لیکن اس وقت جب کو وہ عمر صحت کی اس منزل میں پہنچ گئے میں جس میں ان کو زیادہ آرم کرنے کی ضرورت پتی اور اس تربیت و ذوق نے جوان کو رائے پوری کی خانقاہ سے ملا تھا، ان کو یاد خدا، ذکر و تلاوت اور نکر آخترت میں مشغول کر دیا تھا، اچانک ان کے سامنے یہ بات آئی کہ آبیت افسرخیمنی صاحب کی اس کا میباہی سے جوان کو رضا شاہ پہلوی کی حکومت کے مقابلہ

میں حاصل ہوئی اور اس انقلاب سے جو ایک مخصوص شکل میں ایران کے معاشرہ میں رو نہ ہوا،  
 نیز بعض حملوں پر دنیا کی عظیم ترین طاقت امریکی کی ناکامی ایرانی نوجوانوں کے جذبہ قربانی اور  
 اسی کے ساتھ متعدد عرب مسلم مالک کی دینی خلافی کمزوریوں و خامیوں اور ماں کی پسندیدہ  
 صورت حال نے بصیرت کے مسلمان نوجوانوں کے ایک بڑے حلقة میں جو موجودہ حالات سے بیزار تھا  
 اور جو ہر اس حوصلہ میں اور مہم جوئی کے سورہ میں ہے جس میں اسلام کا نام شامل ہو جائے  
 خیمنی صاحب اس طرح مقبول ہوئے میں جیسے کسی زمانہ میں کمال آتا تک اور عرب قوم پرستوں کے  
 حلقة میں جمال عبد الناصر تھے اور اب بھی بعض حلقوں میں بعض ایسے سربراہان مملکت مقبول و  
 محبوب میں جو کھٹکے طریقہ پر نکریت، حدیث کامران اڑانے والا مغربی تہذیب کے رائج کرنے  
 والا اور کمپونسٹ نیحہ لات کے داعی میں بلکہ مدھبی رنگ اپنگ کے شامل ہو جانے سے  
 خیمنی صاحب ان سے زیادہ مقبول ہو رہے ہیں اور یہ بات اس حد تک ہیچ گئی ہے کہ اگر  
 کوئی عقیدہ کا سوال اٹھائے اور کتاب و سنت اور اجس ساعت امت کے زادیہ نگاہ سے  
 بحث کرے اور اس میمار سے اس کو جانچنے کی کوشش کرے تو ان حضرت را کے لئے  
 اس کا شنا بھی دشوار ہے اور کبھی کبھی نیا پسندیدہ گی وہ بھی اشتغال ایتھاں کی حد تک ہیچ جاتی  
 ہے، یہ وہ صورت حوال ہے جو اس دین کے مستقبل اور روح اسلام کے نقطہ نظر سے سخت  
 تشویشناک ہے اور حضرت علیؑ کے اس بیان فقرہ کی تشریح و تصدیق اتباع مُکمل  
 تَاعُونْ (ہر زور سے بولنے والا کے پیچے گٹ جانے والا)

اس مطالعہ نے ان کے ضعیف اور بیماریوں سے زار زار جسم میں ایک نئی حرکتی و  
 قوت اور شکر و مطالعہ کی ایک نئی صلاحیت پیدا کر دی، انھوں نے اس محنت و انہا کے  
 ساتھ کام شروع کیا کہ بارہاں کی صحت خطرہ میں پرگنی اور اہل تعلق کو اس بارے میں منکرو  
 تشویش لائیں ہوئی، یہیکن مولانا اپنی افادہ طبع اور زندگی بھر کے معمول کے مطابق اپنے کو  
 اس سے باز نہیں رکھ سکے، انھوں نے شروع سے شیعیت کی تابع نامطالعہ کیا جس کے  
 اکثر مستند مآخذ (جو ترقیہ و اخفاکی وجہ سے ہوتے ہیں) کا اکابر اہل سنت کی نظر سے مخفی رہے  
 اور بعد کے زمانہ میں ان کی اشاعت ہوئی، ان کے سامنے تھے، اور نائب اللہ سے ان کو

کچھ جدید آخذمل گئے جن میں علامہ نوری طبرسی کی "فصل الخطاب فاثرات تحریف" کتاب مرابت الارباب اور علامہ نعینی کی "کشف الاسرار" خاص طور پر تابلِ ذکر ہے۔

آنہوں نے بڑے صبر و تحمل کے ساتھ ان کتابوں کا مطالعہ کیا، ان سے مواد جمع کیا، پھر شیعیت کا معرفتی طریقہ پر مورخانہ، متمکنہ جائزہ لیا اور یہ کتاب تصنیف کی، جس میں مذہب شیعہ کی ایک مشتمل تاریخ، اس کے عفت امداد مسلمات کا آبینہ، ان عقائد کا مسلمی و تحلیلی تجزیہ، ان کے نتائج کا استخراج، کتابہ سنت اور تند تاریخ سے انکا موازنہ عفت امداد اسلامی پر ان کے اثرات کی بحث آگئی۔ خاص طور پر مسلمہ امامت اور تحریف کے بارے میں کتب شیعہ کی روشنی میں اور ان کے حوالوں سے اتنا مواد جمع ہو گیا جو کثر کتابوں میں ہو گا، اسی کے ساتھ حضرات اثنا عشریہ کے اور بھی قابل مطالعہ خیالات پر بحث آگئی، جو عقیدہ امامت اور تحریف کے لازمی نتائج میں۔

اس طرح یہ کتاب اس موضوع پر ایک جامع پڑازم معلومات اور فکر انگیز کتاب بن گئی، جس کے مطالعے سے ہر صاحب الصاف شیعیت کی حقیقت، امامت و عقیدہ تحریف کے خطناک نتائج تک اور اسلام اور مسلمین اولین کے بارے میں اس خطناک بے اتسادی کی حقیقت تک پہنچ سکتا ہے جو یہ عفت امداد ان مسلمانوں میں جن کا مطالعہ حمیق اور دین ہیں ہے اور غیر مسلموں میں پیدا کر سکتے ہیں۔

حقیقتاً یہ کتاب کسی مقدمہ یا پیش لفظ کی محبت اچ نہ ہے، مولانا نے مجھے اس سعادت میں شرکیٹ کرنا چاہا اور اس کا ایک فائدہ یہ ہوا کہ خدا نے مجھے خود بھی ایک دوسرے انداز سے اس مسئلہ کا جائزہ لینے اور اس موضوع پر لپنے خیالات اور اپنے احساسات کے اظہار کی توفیق عطا فرمائی، جس کے نتیجے میں ایک مستقل رسالہ دین اسلام اور مسلمین اولین کی دو منفرد تصویریں عقائد اہل سنت اور عفت امداد فرقہ اثنا عشریہ کا تفت ابی مطالعہ تیار ہو گیا۔

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ یہ کتاب چشم کُشا، بصیرت افزایش، معلومات افزایہ

اور اس سے دینی و ایمانی فائدہ حاصل ہو اور اس مقصد کا حصول جس کے لئے قرآن مجید میں یہ دُو عَسَائِیں آئیں ہیں :

لے پر درگاہِ جب تو نے بھیں ہدایت  
بخشنی ہے تو اس کے بعد ہمارے ٹلوں میں  
کبھی نہ پیدا کرو یجیو اور ہمیں اپنے باں نعمت  
عطافہ فرماء تو تو بڑا عطا فرمانے والا ہے۔

لے ہمارے پر درگاہِ ہمارے اور ہمارے بھائیوں  
کے چوہم سے پیدا ایمان لائے یہ گناہ معاف فرمائے اور  
منونوں کی طرف سے ہمارے دل میں کینہ (وحدت)  
نہ پیدا ہوئے اے ہمارے پر درگاہ کا تو بڑا

شفقت کرنے والا مہربان ہے:

رَبَّنَا الَّذِي زَعَمْتُ لَهُ فَلَوْلَى بِنَابَعْدَ  
إِذْ هَدَى تَنَاقَ هَبْ لَنَا  
مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ  
أَنْتَ الْوَهَّابُ  
رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَاقَ لِأَخْوَانَنَا  
الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ  
فَلَا تَجْعَلْ فِي قُشْلَوْنَاقَ  
امْنَأْ أَرَبَّنَا إِنَّكَ رَوْفٌ رَّحِيمٌ

## ابُو الحَسَنِ عَلَى مَدْوُنِي

صَفَرُ الْمَظْفَرِ ۱۴۰۵ھ

۲۳ نومبر ۱۹۸۳ء

# پیش لفظ

حَمْدُ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيدنا  
محمد خاتم النبيين وعلى آله واصحابه والتابعين لهم  
باحسان إلى يوم الدين

ہمارے اس زمانے میں پروپگنڈہ کیسی غیر معمولی اور کتنی موثر طاقت ہے اور کسی غلط سے غلط بات کو حقیقت باور کر دینے کی اس میں کس قدر صلاحیت ہے اس کی تازہ مثال جوانوں کے سامنے ہے وہ پروپگنڈہ ہے جو موجودہ ایرانی حکومت کی طرف سے پھیلائیا جائیں اور ایکینٹوں کے ذریعہ امام روح المخیثی کی شخصیت اور ان کے برپا کیے ہوئے ایرانی القلب کی "خلاص اسلامیت" اور اس مسلسلہ میں اسلامی وحدت اور شیعہ سنی اتحاد کی دعوت کے عنوان سے کیا جا رہا ہے۔ اس مقصد کے لیے کافرنوں پر کافریں بلا ای جاری ہیں جن میں دنیا بھر کے ملکوں سے ایسے نمائندے بلائے جاتے ہیں جن سے تاثر ہونے اور اپنے مقصد میں فائدہ اٹھانے کی توقع ہوتی ہے۔ اس کے علاوہ مختلف ملکوں اور مختلف

---

عہ چونکہ ایرانی القلب کے قائد روح المخیثی صاحب کے معتقدین ان کے لیے لا زماً "امام" کا لفظ لکھتے ہیں اس لیے ہم نے بھی ان کے احاسان کا لحاظ رکھتے ہوئے ان کے لیے یہ لفظ استعمال کرنا مناسب سمجھا ہے ہماری رائے اور ہمارا لفظ نظر ناظرین کو ائمہ صفحات سے معلوم ہو جائے گا۔

زبانوں میں کتابوں، کتابچوں، پھلٹوں اور سائل و اخبارات کا ایک سیالہ جاری ہے۔ کم از کم راقم سطوں نے اپنی ستر سالہ شوری زندگی میں نہیں دیکھا کہ کسی حکومت یا کسی سایی پارٹی کی طرف سے ایسے وسیع پیانے پر اور ایسا فنا کارانہ اور موثر پروپیگنڈہ کیا گیا ہو۔ ہمارے اس دور کی حکومتیں زمانہ جنگ میں جس طرح اسلام اور دوسرے جنگی وسائل پر بُرلنے اور بے حساب دولت خرچ کرتی اور اس کے لیے حکومتی خزانے کا گواہ یا منہ کھول دتی ہیں، معلوم ہوتا ہے کہ موجودہ ایرانی حکومت اسی طرح اس پروپیگنڈے پر ملک کی دولت پانی کی طرح بہاری ہے۔ اسی ہمینہ مارچ (ستہ) کے شروع میں خلیج مراد آباد کے دیہات کے ایک صاحب کسی ضرورت سے لکھنؤ آئے، راقم سطوں سے بھی ملے، انہوں نے بتلا یا کہ ہمارے علاقے میں گاؤں گاؤں اس سلسلہ کا لڑپر چڑپہ رہا ہے۔

باز کی طرح بر سرے والے اس لڑپر اور اس پروپیگنڈے سے کلرا اسلام کی سر بلندی اور "اسلامی حکومت" کے قیام کی تمنا اور خواہش رکھنے والے ہر اس شخص کا متاثر ہونا فطری بات ہے جو شیعیت اور شیعیت کی تاریخ سے اور اس وقت کے ایران کے اندر ورنی حالات اور وہاں کی سنی آبادی کی حالت زار سے، امام روح اللہ خمینی کی شخصیت اور ان کے برپا کیے ہوئے انقلاب کی اُس فکری و مذہبی بنیاد سے واقف نہ ہو جو خود امام خمینی نے اپنی تصانیف خاص کر اپنی کتاب "ولاية الفقيه او المکومة الاسلامية" میں پوری وضاحت سے بیان کی ہے۔ یہ کتاب ہی گویا اس انقلاب کی بنیاد ہے۔ اور اس کتاب کو بھی صحیح طور پر وہی سمجھ سکتا ہے جو شیعیت سے واقف ہو۔ اور اس نے مذہب شیعہ کا مطالعہ کیا ہو۔

---

اس موقع پر راقم سطور اس واقعی حقیقت کے اظہار میں کوئی مخالف نہیں سمجھتا کہ ہمارے عوام اور کالمیوں، یونیورسٹیوں کے تعلیم یافتہ ہمراہ اور صحافیوں، دانشوروں کا

کیا ذکر، ہم جیسے لوگ جنہوں نے دینی مدارس اور دارالعلوم میں دینی تعلیم حاصل کی  
 ہے اور عالم دین "کہہ اور سمجھتے جاتے ہیں، عام طور سے شیعہ مذہب کے بنیادی اصول  
 و عقائد سے بھی واقف نہیں ہوتے۔ سو اُن کے جنہوں نے کسی خاص ضرورت سے  
 ان کی کتابوں کا مطالعہ کیا ہو — خود اس عاجز راقم سطوہ کا حال یہ ہے کہ اپنی  
 مدرسی تعلیم اور اس کے بعد تدریس کے دور میں بھی شیعہ مذہب کے میں اُس سے زیادہ  
 واقف نہیں تھا جتنا ہمارے عام پڑھے لکھئے لوگ واقف ہوتے ہیں (اور واقعی ہے  
 کہ اس کو واقفیت سمجھنا، یہ غلط ہے) — پھر ایک وقت آیا کہ بعض ان علمائے  
 اہل سنت کی کتابوں کے مطالعہ کااتفاق ہوا جنہوں نے مذہب شیعہ کی بنیادی کتابوں  
 کو اچھی طرح دیکھ کے اس موضوع پر لکھا ہے۔ ان میں ہولانا قاضی احتشام الدین  
 مراد آبادی علیہ الرحمہ کی کتاب "ضیحۃ الشیعۃ" خاص طور پر قابل ذکر ہے، اس موضوع  
 پر سب سے پہلے یہی کتاب راقم سطوہ کے مطالعہ میں آئی تھی، یہاں پر کچھ کم سو سال پہلے  
 کی تصنیف ہے، اس کا انداز بیان سجیدہ و متین ہونے کے ساتھ بڑا درج پڑ چکا ہے،  
 اس کے علاوہ اس موضوع پر کچھ کچھی حضرت مولانا عبد الشکور صاحب فاروقی لکھنؤی علیہ الرحمہ  
 کی بعض تصانیف میں مطالعہ میں آئیں۔ اس کے بعد میں سمجھنے کا تھا کہ شیعہ مذہب سے میں  
 واقف ہو گیا — لیکن جہاں میں ایرانی انقلاب کے سلسلہ کے اس پروپیگنڈے  
 کو جس کا اور ذکر کیا گیا ہے اور اس کے اثرات کو دیکھ کر اس موضوع پر لکھنے کا داعی  
 پیدا ہوا اور میں نے اس کو دینی فلسفہ سمجھا تو شیعیت سے ذاتی اور براہ راست واقفیت  
 کے لیے میں نے مذہب شیعہ کی بنیادی اور مستند کتابوں کا اور خود امام خمینی کی تصانیف  
 کا مطالعہ ضروری سمجھا۔ چنانچہ گزشتہ قریباً ایک سال میں — اس حالت میں کہ عمر  
 اسی سے متباہ و زہو چکی ہے، اور اس عمر میں ظاہری و باطنی قوی میں جو ضعف و ضمحلہ  
 فطری طور پر پیدا ہو جانا چاہیے وہ پیدا ہو چکا ہے، اس کے علاوہ ہمیں بلڈ پریشر کا

مrifن بھی ہوں اور اس کی وجہ سے لکھنے پڑھنے کی صلاحیت بہت متاثر ہو گئی ہے، بہر حال ہی تھاںیں — ان کتابوں کے کئی ہزار صفحات پڑھے اور اب معلوم ہوا کہ میں شیعہ مذہب کے ٹھنڈے سے بھی واقف نہیں تھا اور اس مطالعہ ہی سے یہ بات سامنے آئی کہ امام خمینی کے برپا کیے ہوئے ایرانی انقلاب کی حقیقت و نوعیت کو شیعیت سے اپھی واقفیت کے بغیر نہیں سمجھا جا سکتا، کیونکہ مذہب شیعہ کا بنیادی عقیدہ امامت اور امام آخر الزماں (مہدی منتظر) کی غیبت کبریٰ "کاشیعی عقیدہ و نظریہ ہی اس انقلاب کی اساس و بنیاد ہے۔

اس موقع پر راقم سطور اس حقیقت کا اظہار بھی مناسب سمجھتا ہے کہ مذہب شیعہ سے ہائے علماء اہل سنت کے واقف نہیں کی خاص وجہ یہ ہے کہ شیعہ مذہب میں سے اور جہاں تک اس عاجز کی واقفیت اور مطالعہ ہے دنیا کے ادیان و مذاہب میں سے صرف شیعہ مذہب میں — اپنے دین و مذہب کو چھپانے اور ظاہر نہ کرنے کا سخت تأکیدی حکمر ہے — اس سے ہماری مراد شیعہ مذہب کی وہ خصوصیت اور وہ تعلیم ہیں ہے جو "تفقیہ" کے عنوان سے عوام میں بھی معروف ہے، بلکہ تلقیہ سے الگ مستقل باب ہے اور کتب شیعہ اور ان کے ائمہ مخصوصین کے ارشادات میں اس کا عنوان "کھتمان" ہے جس کے معنی چھپانے اور ظاہر نہ کرنے کے ہیں۔ اور تلقیہ کا مطلب ہوتا ہے اپنے قول یا عمل سے اہل حقیقت اور واقع کے خلاف ظاہر کرنا اور اس طرح دوسرے کو دھوکہ میں بٹلا کرنا — ان دونوں کا تفصیلی بیان اور ان کے باعث میں مذہب شیعہ کی بنیادی کتابوں کی تصریحات اور ان کے ائمہ مخصوصین کے ارشادات انشاد اللہ اس مقام میں بھی اپنے موقع پر ناظر ہیں کرام ملاحظہ فرمائیں گے لئے — اس وقت تو اس کے

لئے ناظرین کرام کمان کی تأکید کے سلسلہ میں اُن کے امام مخصوص لام جعفر صادق کا ایک ارشاد بیان بھی (باقی برسو آئندہ)

حوالہ سے صرف یہ عرض کرنا ہے کہ مذہب شیعہ کی اس تعلیم کا قدیم نتیجہ یہ ہو اک جب تک پس کے ذریعہ عربی فارسی کی دینی کتابوں کی طباعت کا سلسلہ شروع نہیں ہوا تھا اور ہاتھی سے کتابیں لکھی جاتی تھیں ہاتے علماء عام طور سے مذہب شیعہ سے ناداقف ہے کیونکہ وہ کتابیں صرف خاص خاص شیعہ علماء ہی کے پاس ہوتی تھیں اور وہ کسی غیر شیعہ کو ان کی ہوا بھی نہیں لگانے دیتے تھے ۔ ہماری فقہ اور فتاویٰ کی کتابوں میں نکاح یا رِدَّۃ کے ابواب میں شیعوں کے بارے میں جو لکھا گیا ہے اس کے مطالعہ کے بعد اس میں خاکہ میں رہا کہ ان کے واجہ الاحترام مصنفوں کی نظر سے شیعہ مذہب کی بنیادی کتابیں بالکل نہیں گزیں اس لیے شیعوں کے بارے میں بس وہی باتیں لکھی ہیں جو مشہور عام تھیں یا اس کی کتابوں میں جن کا کچھ تذکرہ کیا گیا ہے ۔ فتاویٰ عالمگیری جواب سے قریباً تین سو سال پہلے عالمگیرۃ اللہ علیہ کے دور حکومت میں فقر کے ماہر علماء و اصحاب فتویٰ کی ایک جماعت نے مرتب کیا تھا اُس کے مطالعہ سے بھی بھی اندازہ ہوتا ہے ۔ اور علامہ ابن عابدین شامی جن کا زمانہ اب سے قبل باصرہ ڈڑھ سو سال پہلے کا ہے، اُن کی کتاب ”رد المحتار“ جو فہرست کتابوں میں شامل ہوتی ہے، اس میں بھی شیعوں کے بارے میں جو کچھ لکھا گیا ہے اس سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ شیعہ مذہب کی کتابیں اُن کی نظر سے بھی نہیں گزیں ۔ اس سے زیادہ عجیب اور حیرت انگیزیات یہ ہے کہ امام ربانی شیخ احمد رہنہ دی مجدد الف ثانیؒ نے (جن کا زمانہ اب سے قبل باصرہ چار سو سال پہلے کا ہے)

(ابقی صفحہ گذشتہ)

— ملاحظہ فرمائیں — مذہب شیعہ کی معتبرین کتاب ”اصول کافی“ میں ان کا یہ ارشاد روایت کیا گیا ہے :

|                                                                                                                                                                                      |                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| <p>انکم علی دین من کتمہ اعزہ<br/>تم ایسے دین پر ہو کر جو اس کو جھپٹے گا اتنے تھے</p> <p>اس کو تعریف اٹھانے کا اور جو کوئی اس کو شائع<br/>اور ظاہر کرے گا اس کو ذمیں رسو اکرے گا۔</p> | <p>اللہ و من اذ اعمه اذله اللہ<br/>(اصول کافی ص ۱۷۴ طبع تکھنہ)</p> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|

اپنے بیسیوں مکتوبات میں مذہب شیعہ اور شیعوں کے بارے میں کلام فرمایا ہے اس کے علاوہ اس موضوع پر ان کا فارسی زبان میں ایک مستقل رسالہ بھی ہے جو انہوں نے علائے ما و را نہ کی تائید میں لکھا تھا (یہ رسالہ "ردر وا فض" کے نام سے اُن کے مجموعہ مکتوبات کے ساتھ شائع ہوتا رہا ہے) ان سب کے مطالعے سے بھی بھی معلوم ہوتا ہے کہ شیعہ مذہب کی بنیادی کتابیں حضرت مجدد علیہ الرحمہ کو بھی نہیں ملی تھیں — پھر اس کے قریباً ایک صدی بعد بارہوں صدی ہجری کے وسط میں جب حضرت شاہ ولی اللہ دہلویؒ کا قیام مدینہ منورہ میں تھا تو انہوں نے اپنے استاد شیخ ابو طاہر کردیؒ کی فرائش پر حضرت مجددؒ کے اس رسالہ "ردر وا فض" کا عربی ترجمہ کیا اور اس پر اپنی طرف سے جابجا تعلیقات بھی لکھیں۔ اس کے علاوہ شاہ صاحبؒ شیعیت کے خلاف مذہب اہل سنت کے اثبات میں دو ضمیم کتابیں بھی تصنیف فرائیں جو مشہور و معروف اور مطبوع ہیں — ازالۃ الخفا اور فرقۃ العینین — اور یہ دونوں کتابیں شاہ صاحبؒ کی وسعت علم، وقت نظر اور قوت استدلال کا آئینہ ہیں — لیکن ان سب چیزوں کے مطالعے سے بھی بھی معلوم ہوتا ہے کہ شیعہ مذہب کی بنیادی کتابیں "المجامع الکافی" وغیرہ (جن کے مطالعہ کے بغیر مذہب شیعہ سے پوری واقفیت نہیں ہو سکتی) ان کو بھی نہیں ملی تھیں — ہمارے نزدیک ایسا اسی وجہ ہوا کہ ان کتابوں کی طباعت کے دور سے پہلے یہ کتابیں ہر فرمان خاص خاص شیعہ علماء کے

له حضرت شاہ ولی اللہؒ کا یعنی رسالہ بھی یہک طبع نہیں ہوا تھا۔ مختلف کتابخانوں میں اس کے قلمی نسخہ تھے بھی حال میں مولانا ابو الحسن زید دہلویؒ نے اپنے اہتمام سے اس کو شائع کرایا ہے، اس کے ساتھ حضرت مجددؒ کا اصل فارسی رسالہ "ردر وا فض" بھی شامل ہے۔ اس کا نام "المجموعۃ السنیۃ" ہے — "شاہ ابوالغفار کیدیؒ" — شاہ ابوالغفار گلہ ہے سے طلب کیا جاسکتا ہے۔ (کتب خانہ لفڑیان سے بھی طلب فرمایا جاسکتا ہے) — مسیحی کتب خانہ

پاس ہی ہوتی تھیں اور وہ اپنے اکابر معمولیں کے تاکیدی حکم کمان کی تعییل میں دوسروں کو نہیں دکھلاتے بلکہ ان کی ہوا بھی نہیں لگتے دیتے تھے۔ اس دوسری صلائی اہل سنت میں سے بعض خاص ہی حضرات اپنی غیر معمولی کوششوں سے ان کتابوں کو کسی طرح پا سکے، ان میں شاہ ولی اللہ کے صاحبزادے "تحفہ اشناع شریہ" کے مصنف شاہ عبدالعزیز بھی ہیں۔ بعد میں جب تینی مذہبی کتابیں پریس کے ذریعہ چھپنے لگیں اور مذہب شیعہ کی یہ کتابیں بھی چھپ گئیں تب بھی ہمارے علماء کے کلام نے اچھے مطالعہ کی طرف توجہ نہیں کی سولے اُن چند حضرات کے جن کو اپنے مخصوص مقامی حالات یا کسی خاص وجہ سے ان کے مطالعہ کی ضرورت کا احساس ہوا، انہوں نے مطالعہ کیا اور پھر اپنی تصنیفات کے ذریعہ دوسریں کو بھی واقف کرنے کی کوشش کی، لیکن یہ افسوس ناک واقعہ ہے کہ ہمارے علمی حلقوں میں ان تصنیفات کے بھی بہت کم فائدہ اٹھایا گیا اسی لیے ایسا ہے کہ ہمارے اس دور کے علماء اہل سنت میں بھی شاذ و نادر ہی ایسے حضرات ہیں جن کو شیعہ مذہب کے بارے میں لایسی واقفیت، ہوجس کو واقفیت کہا جا سکے۔ اور جب علماء کا یہ حال ہتا تو ہمارے عوام اور آج کی صحافی اصطلاح میں "داشور" کہلانے والے حضرات کا کیا ذکر اور کسی سے کیا شکایت!

اس عامنا واقفیت کا نتیجہ یہ ہوا کہ جب روح اللہ خمینی حنا کی قیادت میں ایران میں انقلاب برپا ہوا اور انہوں نے اس کو "اسلامی انقلاب" کا نام دے کر اور پورے جالمسلمان بلکہ پوری دنیا میں بھی انقلاب برپا کرنے کا نعرہ لگا کر اپنا ساتھ دینے کے لیے ساری دنیا کے مسلمانوں کو پکارا اور اس کے لیے پروپگنڈے کے وہ سب وسائل و ذرائع استعمال کیے جن کا اور پڑکر کیا گیا، تو یہ بات معلوم اور اشکارا ہونے کے باوجود کہ امام خمینی نہ صرف یہ کہ شیعہ ہیں بلکہ شیعوں کے اُس درجہ کے مذہبی پیشواؤں میں ہیں جن کو آیۃ اللہ

کہا جاتا ہے۔ ہندوپاکستان اور بعض دوسرے ملکوں کے بھی ایک خاص ذہن رکھنے والے

حلقوں کی طرف سے ایسے جوش و خروش سے اس کا استقبال اور خیر مقدم کیا گیا جسے اندازہ ہوتا تھا کہ ان حضرات کے نزدیک اس انقلاب کے نتیجے میں ایران میں عہد نبوی اور خلافت راشدہ کے نمونے کی "حقیقی اسلامی حکومت" قائم ہو گئی ہے جس کے ولی الامر (امیر المؤمنین) امام خمینی ہیں پھر، حلقے چونکہ اہل سنت ہی میں شمار ہوتے ہیں اور خاص کر ان جدید تعلیم یافتہ نوجوانوں کی ایک خاصی تعداد جن کو آج کل "اسلام پسند" کہا جاتا ہے، ان کے معروف زعماء اور قادرین کو دین کا رازدار اور دینی رہبر سمجھتی ہے اس لیے ان کے اس روایت سے ان کا یہ عقیدہ بن گیا ہے کہ "آیت اللہ روح اللہ خمینی" اس وقت اسلام اور عالم اسلام کے گویا امام ہیں۔ ابھی حال میں پذیرہ سے ثالث ہونے والا اس نوجوان طبقہ کا ترجمان ایک ہے نظر سے گزر اس سے اندازہ ہوا کہ اس بارے میں ذہنی ضلال و فرادکس حصتک ہیچ چکا۔ اس سبکے باوجود راقم سطور یہی سمجھتا ہے کہ ان حلقوں کی طرف سے یہ جو کچھ ہوا، شیعیت، امام خمینی کی شخصیت، خاص کر ان کی مذہبی حیثیت اور ان کے برپا کیے ہوئے انقلاب کی نوعیت و حقیقت سے ناواقفی کے ساتھ "جباک الشیعی و یصم" کے فطری قانون کے مطابق اسلامی حکومت کی تمنا اور اس کے بے تابانہ اشتیاق کے نتیجہ میں ہوا۔ اس لیے اس عاجز نے اپنا دینی فلسفہ اور ان دینی بھائیوں اور عزیزوں کا اپنے پر حکم سمجھا کہ امام خمینی اور ان کے برپا کیے ہوئے انقلاب کی نوعیت و حقیقت اور شیعیت خاص کر اس کی ہل بنیاد مسلم امامت سے ان حضرات کو اور عام مسلمانوں کو واقف کرنے کی اپنی استطاعت کے مطابق کوشش کی جائے کہ در ہل یہی مسلم امامت اس ایرانی انقلاب کی مذہبی و فکری بنیاد پر ہے۔ ہم پہلے امام خمینی صاحب کے برپا کیے ہوئے انقلاب کے بارے میں عرض کریں گے اس کے بعد خمینی صاحب کی شخصیت اور ان کی مذہبی حیثیت کے بارے، اور آخر میں شیعیت کے بارے میں جو ضرورت کے مطابق کسی قدر مفصل اور طویل ہو گا۔ واللہ یقول الحق و هو بهدی السبيل۔

## ایرانی انقلاب کی نوعیت اور اس کی بنیاد

خمینی صاحب کے برپا کیے ہوئے اس انقلاب کی نوعیت کو سمجھنے اور اس کے بارے میں رائے قائم کرنے کے لیے سب سے پہلے یہ معلوم ہونا ضروری ہے کہ یہ اس طرح کا انقلاب نہیں ہے جیسے صحیح یا غلط، اچھے یا بے حکومتی انقلابات دنیا کے ملکوں، خاص کر اسلامی ممالک میں سیاسی نظریات کے اختلاف یا صرف اقتدار کی ہوس یا اسی طرح کے دوسرے عوامل و ممکنات کی بنیاد پر ہوتے ہے یا ہوتے رہتے ہیں۔ — خمینی صاحب کا برپا کیا ہوا انقلاب مذہب شیعہ کی اساس و بنیاد عقیدہ امامت اور اسی سلسلہ کے دوسرے عقیدے امام آخر الزماں (مهدی منتظر) کی غیبت کبریٰ اور اس غیبت کبریٰ کے زمان میں ولایت فقیہ کا اس نظر پر کی بنیاد پر برپا ہوا ہے جس کو خمینی حسنے مذہب شیعہ کی مختلف کتب حدیث کی بہت سی روایات سے استدلال کرتے ہوئے اپنی کتاب " ولایۃ الفقیہ والحكومة الاسلامیة " میں پوری وضاحت اور تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے یہی اس کتاب کا موضوع اور مدعای ہے — اور خمینی صاحب کی یہ کتاب ہی گواہ اس انقلاب کی مذہبی و فکری بنیاد ہے — لیکن اس کو سمجھنے کے لیے شیعیت خاص کر اس کی اساس و بنیاد عقیدہ امامت سے واقف ہونا ضروری ہے، اس لیے اپنے ناظرین کو اس عقیدہ سے متعار اور وافق کرنے کے لیے پہلے اس عقیدہ کے بارے میں اجمال و اخلاق کے ساتھ پھر عرض کیا جائے۔ — و اللہ الرا ف

## عقیدہ امامت کا اجمالی بیان

ندھب شیعہ کی بنیادی کتابوں اور ان کے ائمہ معصومین کے ارشادات سے گویا  
انہی کی زبان سے مسئلہ امامت کا تفصیلی بیان تو انشاء اللہ ناظرین کرام اسی مقام پر آگئے  
انپنے مقام پر ملاحظہ فرمائیں گے، یہاں تصرف اتنا عرض کر دینا اس وقت کے مقصد کے  
لیے کافی ہے کہ جس طرح ہم اہل سنت اور تمام امت مسلمہ کے نزدیک بنی ورسول اللہ تعالیٰ  
کی طرف سے مقرر اور نامزد ہوتے ہیں (امت یا قوم ان کا انتخاب نہیں کرتی) شیعہ حضرات کے  
نزدیک اسی طرح بنی کے بعد ان کے جانشین و خلیفہ امام بھی اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے  
مقرر اور نامزد ہوتے ہیں، وہ بنی ہی کی طرح مخصوص ہونے ہیں اور بنی ورسول ہی کی طرح  
ان کی اطاعت امت پر فرض ہوتی ہے۔ ان کا درجہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے برابر  
اور دوسرے سب نبیوں سے بالاتر ہوتا ہے، وہی امت کے دینی و دنیوی سربراہ اور حاکم  
ہوتے ہیں، اور امت پر یہ ساری دنیا پر حکومت کرنا اُن کا اور صرف ان کا حق ہوتا ہے،  
ان کے علاوہ بوجلی حکومت کرے وہ خاص بظالم اور طاغوت ہے (خواہ وہ قرن اول کے  
ابو بکر و عمر اور عثمان (رضی اللہ عنہم) ہوں یا ان کے بعد کے زمانوں کے خلفاؤ سلاطین  
اور ملوك یا یہاں کے زمانے کے ارباب حکومت، بہرحال ندھب شیعہ کے اس بنیادی عقیدہ  
امامت کی رو سے یہ سب خاص بظالم اور طاغوت ہیں، حکومت ہر فریاد تعالیٰ کے نامزد کیے  
ہوئے ائمہ معصومین کا حق ہے) اور جس طرح بنی پرایان لانا اور اس کو بنی ماننا شرط بخات  
ہے، اسی طرح ان اماموں کی امامت کو تسلیم کرنا اور ان کو اللہ کا مقرر کیا ہو امام مخصوص  
اور حاکم ماننا بھی بخات کی شرط ہے — اور خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات  
کے بعد سے اس دنیا کے خاتمہ تک یعنی قیامت تک کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے بارہ امام  
نامزد ہیں، ان سب کو اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ نامزد فرمایا

ہے۔ پہلے امام حضرت علی رضنی تھے، ان کے بعد ان کے رہے صاحبزادے حضرت حسن اُن کے بعد کے لیے اُن کے چھوٹے بھائی امام حسین (رضنی اللہ عنہم) پھر اُن کے بعد انہی کی اولاد میں ترتیب وارثو اور حضرات۔۔۔ ان میں سے ہر ایک اپنے زمانے میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقرر کیا ہوا امام و خلیفہ اور امامت کا دینی و دنیوی سربراہ و حاکم تھا۔ اگرچہ حالات کی ناسازگاری سے ایک دن کے لیے بھی ان کو حکومت حاصل نہ ہو سکی ہو۔)

ان میں سے پہلے گیارہ امام حضرت علی رضنی سے لے کر گیارہویں امام حسن عسکری تک اس دنیا میں جاری اللہ تعالیٰ کے عام نظام موت و حیات کے مطابق وفات پا گئے۔ گیارہویں امام حسن عسکری کی وفات ۲۶ھ میں ہوئی (جس پر قربنbasrہ گیارہ سو سال گزر چکے ہیں) شیعہ حضرات کا عقیدہ ہے، اور یہ ان کے بنیادی عقائد میں اور جزو ایمان ہے کہ انکے ایک نئے نئے جو صفر سنی ہی میں مجہازن طور پر غائب ہو گئے اور سترہمن رای کے ایک خار میں روپوش ہو گئے، اب قیامت تک انہی کی امامت اور حکومت کا زمانہ ہے، اس پوری مدت تک کے لیے وہی اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقرر کیے ہوئے امام زماں اور امامت کے دینی و دنیوی سربراہ اور حاکم ہیں۔

شیعہ صاحبان کا یہی عقیدہ ہے کہ ان کے غائب اور غار میں روپوش ہو جانے کے بعد چند سال تک اُن کے خاص حرم راز سفروں کی ان کے پاس خفیہ آمد و رفت بھی ہوتی تھی اُن کے ذریعہ اُن کے پاس شیعہ حضرات کے خطوط اور درخواستیں بھی پہنچتی تھیں اور انہی کے ذریعہ اُن کے جوابات بھی آتے تھے۔ مذہب شیعہ کی کتابوں میں اس چند سال زمانے کو غیبت صغیری کا زمانہ کہا گیا ہے۔ اس کے بعد سفروں کی آمد و رفت کا یہ سلسہ بھی منقطع ہو گیا اور امام غائب سے رابط قائم کرنے کا کسی کے لیے بھی کوئی امکان باقی نہیں رہا۔ (اس کو اب گیارہ سو سال ہو چکے ہیں) شیعہ حضرات کا عقیدہ ہے کہ وہ اسی طرح روپوش ہیں اور کسی وقت (جو ان کے ظہور کے لیے مناسب ہو گا) غائبے

نکل کر تشریف لائیں گے۔ جب بھی ایسا وقت آئے۔ اس وقت تک کا زمانہ شیعہ حضرات کی خاص صمطراح میں غیبتِ کبریٰ کا زمانہ کہا جاتا ہے۔ ملحوظ ہے کہ مذہب شیعہ کی رو سے یقیدہ امامت، توحید، رسالت اور عقیدہ آخرت کی طرح اسلام کا بنیادی عقیدہ ہے اس کے نزانے والے توحید، رسالت و آخرت کے منکرین ہی کی طرح غیر مون، غیر اجی اور ہنہی ہیں۔ جیسا کہ عرض کیا جا چکا ہے اس کے باشے میں مذہب شیعہ کی بنیادی کتابوں کی تصریحات اور ان کے ائمہ معصومین کے ارشادات ناظرینِ کرام انشاء اللہ اپنے موقع پر اسی مقامات میں ملاحظہ فرمائیں گے۔ اس وقت نو عقیدہ امامت اور امام آخر الزماں کی غیبت کبریٰ کا یہ اجمالی بیان صرف اس لیے کیا گیا ہے کہ امام خمینی کے برپا کیے ہوئے ایرانی انقلاب کو اس کے بغیر سمجھا نہیں جاسکتا تھا۔ اسی لیے ہم نے اس عجیب غریب عقیدہ پر ہیاں کوئی تنقید بھی نہیں کی ہے، صرف وہ بیان کر دیا ہے جو ان حضرات کا مسلم عقیدہ ہے اور مذہب شیعہ کی بنیادی کتابوں اور ان کے ائمہ معصومین کے ارشادات سے معلوم ہوا ہے۔

## ”الحكومة الاسلامية“ کی روشنی میں ایرانی انقلاب کی بنیاد

جیسا کہ پہلے عرض کیا گیا ہے خمینی صاحب کی کتاب ”الحكومة الاسلامية“ ان کے برپا کیے ہوئے اس انقلاب کی مذہبی و فکری بنیاد ہے۔ قرآن دیرہ سو صفحہ کی اس کتاب میں یہ ثابت کرنے کی کوشش کی گئی ہے کہ بارہوں اور آخری امام (مهدی منتظر) کی غیبتِ کبریٰ کے اس زمانے میں جس پہنچار سال سے زیادہ گزر چکے ہیں اور یقول امام خمینی ہو سکتا ہے کہ بہزادوں سال کا زمانہ اسی طرح اور گزر جائے۔ فتحرا، یعنی شیعہ مجتہدین کا حق بلکہ ان کی

زنداری اور ان کا فرض ہے کہ وہ امام آخر الزماں رامام غائب کے نائب اور قائم مقام کی جیشیت سے حکومت کا نظام اپنے ہاتھ میں لینے کی جدوجہد کریں اور جب ان مجتہدین میں سے کوئی ایسا فرد جو اس کی الہیت و صلاحیت رکھتا ہو اس مقصد کے لیے اٹھ کھڑا ہواد جہاد کرے تو وہ معاشرے اور حکومت سے متعلق معاملات میں امام ہی کی طرح بلکہ خود نبی رسول کی طرح واجب الاطاعت ہوگا، اسی کتاب میں ولایۃ الفقیہ کا عنوان قائم کر کے خینی صاحب نے لکھا ہے:

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اور جب کوئی فقیر (مجتہد) جو حضانہ ملم ہو عادل<br>ہر حکومت کی تشكیل و تنظیم کے لیے اٹھ کھڑا<br>ہو تو اس کو معاشرے کے موالا میں وہ سائے<br>خیال اتماں ہوں گے جو نبی کو حاصل تھے اور رب<br>لوگوں پر اس کی سست و طاقت واجب ہوگی اور<br>یہ صاحب حکومت فقیر و مجتہد حکومتی نظام اور<br>عوامی سماجی سُلُل کی تکمیل اور امت کی سیاست<br>کے حوالا میں سی طرح مالک و مختار ہو گا جس طرح نبی<br>اور ایمرو المؤمنین علی علی السلام مالک و مختار تھے۔ | واذا انھض بامر تشكیل الحکومة<br>فقيه عالم عادل فانه بلي من امر<br>المجمع ما كان بليه النبی (ص)<br>منه و وجب على الناس ان<br>يسمعوا له ويطيعوا به لما ف هذى<br>الحاکم من امر الادارة والرعاية<br>والسياسة للناس ما كان يعلمه<br>الرسول (ص) و امیر المؤمنین (ع)<br>(الحکومۃ الاسلامیة ص ۲۹) |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

ہمارے امام ہمدی کی فیبت کرنی پر ایک ہزار  
 سال سے زیادہ گز بچے اور ہو سکتا ہے کہ  
 ہزاروں سال اُوتھے کے آنے سے پہلے اور گزر  
 جائیں جب مصلحت کا تفاصیل اُن کے ظہور  
 کا ہوا اور وہ تشریف لائیں۔

(بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ) قد مر على الغنیۃ الکبیری لاما منا  
 المهدی الکثیر من الف عام وقد  
 تمرالوف السنین قبل ان تتفقى  
 المصلحة قد دوم الامام  
 المتظر ص ۲۲

نیز اسی کتاب میں آگے امام خمینی نے ایک موقع پر تحریر فرمایا ہے:

فَقَهَارُ الْيَتَمِّيْمِ الْمُجَاهِدِيْنَ اَمُّ الْمُحْسِنِيْنَ كَبِيدٌ  
وَرَانٌ كَيْ غَيْبَتْ كَزَانِيْ مِنْ رَسُولِ خَدَّا  
كَوْنِيْ هَيْنَ اُورَدَهْ مَكْلُوفٌ هَيْنَ اَنْ سَبَبَ هُرُونَ  
مَالَلَاكِيْ بَخَامَدِيْ كَهَنَ كَبَخَامَدِيْ كَهَنَ  
عَيْبَاهُمْ وَقَدْ كَلَغُوا بِالْقِيَامِ  
بِعَيْمِهِمْ مَا كَلَفَتِ الْاَثِيمَهُ (۴)

بِالْقِيَامِ بِهِ م۵

الفرص امام خمینی کے ذریعہ ایران میں جو انقلاب برپا ہوا اُس کی یہی ذہبی اور فکری بنیاد ہے اور ان کی جیشیت دوسرے ملکوں کے قائدین انقلاب اور سربراہان حکومت کی نہیں بلکہ نہ پہ شیعہ کی اساس و بنیاد عقیدہ امامت اور امام آخر الزماں کی غیبت کبریٰ اور اس غیبت کبریٰ کے زمانے میں ” ولایت فقیہ ” کے اصول و نظریے کی بنیاد پر وہ شیعوں کے باڑھویں امام حصوم (امام غائب) کے قائم مقام، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ولی اور اس جیشیت سے امام اور بنی ہی کی طرح واجب الاطاعت ہیں اور ان کے ساتے اقدامات اور ساری کارروائیاں اسی جیشیت سے ہیں ۔ — جہاں تک ہمارا مطالعہ اور ہماری اطلاع ہے انھوں نے اپنی اس جیشیت پر پردہ ڈالنے کی بھی کوئی کوشش نہیں کی ہے اور ان کی اس جیشیت کا لازمی تقاضا ہے کہ وہ پوئے عالم اسلام بلکہ ساری دنیا کو اپنے زیر حکومت اور تحت اقتدار لانے کی جدوجہد کریں ۔

یعنی ظاہر ہے کہ امام خمینی نے ” ولایت الفقیہ ” کے نظریے کے باعے میں (جو اس انقلاب کی بنیاد ہے) جو کچھ ” احکومۃ الاسلامیہ ” میں لکھا ہے اُس میں پوری صفائی کے ساتھ اس کا اظہار ہے کہ اس نظریے کی بنیاد پر صرف وہ شیعہ فقیہ و مجتہد ہی امامت کا امام و سربراہ حکومت ہو سکے جو عقیدہ امامت اور امام آخر الزماں کی دنیا میں موجودگی اور گیارہ سو سال سے ان کی غیبت کبریٰ کے زمانے میں ” ولایت فقیہ ” کے نظریے کو بھی تسلیم کرتا ہو ۔

کیا اس میں کسی شک و شبہ کی گنجائش ہے کہ اس انقلاب کو "خالص اسلامی انقلاب" کہنا اور اجتماعات اور کانفرنسوں میں "ثوراۃ اسلامیہ لاشعبیۃ ولادسنیہ" کے نامے لگوانا ایسا فریب ہے جس میں صرف وہی لوگ بیٹلا ہو سکتے ہیں جنھوں نے اس انقلاب کے باعثے میں حضوری معلومات حاصل کرنے کی بھی کوشش نہ کی ہو۔ ایرانی انقلاب کی نوعیت کے باعثے میں ہم اتنا ہی عرض کرنے پر اتفاق رکھتے ہیں۔ اس کے بعد خمینی صاحب کی شخصیت بالخصوص ان کی مذہبی چیزیت کے باعثے میں اختصار ہی کے ساتھ وہ عرض کرنا ہے جو ان کی تھانیف کے مطالعہ سے معلوم ہوا ہے۔

کسی تحریک خاص کر کسی انقلاب کے باعثے میں رائے قائم کرنے کے لیے اس کے قائد کے نظریات و معتقدات کا جانتا جیسا ضروری ہے وہ محتاج بیان نہیں۔ اس طرف سے غفلت وہی شخص جائز سمجھ سکتا ہے جس کے نزدیک ایمان اور عقیدے کی کوئی اہمیت نہ ہو وہ بس حکومت اور اقتدار ہی کو دین واپیان سمجھتا ہو۔

ابھی نصف صدی بھی نہیں گزری ہے کہ ہمارے اسی ملک میں علامہ عنایت اللہ مشرقی اور ان کی خاکسار تحریک کا غلغٹہ بلند تھا، ان کا فلسفہ اور ان کی دعوت بھی تھی کہ ماڈی قوت اور اقتدار و حکومت ہی حقیقی ایمان و اسلام ہے اور اس بناء پر ہمارے اس زمانے میں "منومنین صالحین" کا مصدقہ وہ یورپین اقوام ہیں جن کے پاس قوت و اقتدار ہے، ان کی ضخیم کتاب "تذکرہ" جو ان کی دعوت و تحریک کی بنیاد تھی اس میں سی نظریہ اور فلسفہ کو قرآن پاک سے بھی ثابت کرنے کی کوشش کی گئی تھی۔ ہمہن سے جنھوں نے وہ زمانہ دیکھا ہے ان کو یاد ہو گا کہ ایک خاص ذہن رکھنے والا نوجوان طبقے کیے جو شو خروش سے ان کی دعوت پر لدیک کہہ رہا تھا اور ان کے لشکر میں شامل ہو رہا تھا — درصل ملت میں ایسے لوگوں کا وجود ہمارے لیے سامان عبرت ہے —

وَبِنَا لِلنَّعْ قَلْوَبُنَا بَعْدَ أَذْهَدْيْتُنَا وَهَبْلَنَا مِنْ لِلنَّكْ رَحْمَةً نَكْ اَنْكَ اَنْكَ الْوَهَابْ

## امام خمینی اپنی تصانیف میں

امام روح اللہ خمینی، صاحبِ تصنیف عالم ہیں، مجھے ان کی دو کتابیں درستیاب ہو سکیں۔ جو ان کی تصانیف میں خاص اہمیت رکھتی ہیں — ایک "الحكومة الاسلامية" جس کا ذکر پہلے آچکا ہے اور جیسا کہ عرض کیا گیا یہ ان کی انقلابی تحریک و دعوت کی بنیاد ہے اور ان کی شخصیت اور مذہبی معتقدات کو جانتے کے لیے بھی بڑی حد تک ہی کتاب کافی ہے — دوسری کتاب "تحریر الوسیله" یہ غالباً ان کی سب سے بڑی تصنیف ہے اس کا موضوع فقر ہے، یہ بڑی تقطیع کی دو ضخیم جلدیں میں ہے، ہر جلد کے صفحات مارٹ چھ سو کے قریب ہیں۔ یہ بلاشبہ اپنے موضوع پر بڑی جامع اور مبسوط کتاب ہے۔ ہمارت یعنی استنبغاً اور غسل و صنو سے لے کر وراشت تک کے تمام فقہی ابواب پر حاوی ہے، زندگی میں جو سائل لوگوں کو پیش آتے ہیں راقم سطور کا خیال ہے کہ ان میں کم ہی مسئلے لیے ہوں گے جن کا جواب مذہب شیعہ کی رو سے اس کتاب میں نہ مل سکے، طرز بیان بہت ہی صاف اور سمجھا ہوا ہے بلاشبہ اُن کی یہ تصنیف اپنے مذہب میں اُن کے علمی تحریر اور بلند فقائی کی دلیل ہے۔ خمینی صاحب کے جو نظریات و معتقدات اُن کی ان کتابوں کے مطالعے سے معلوم ہوئے ہیں وہ انہی کی عبارتوں اور انہی کے الفاظ میں ان صفحات میں ناظرین کے سامنے پیش کیے جائے ہیں — مقصد صرف یہ ہے کہ جو حضرات نہیں جانتے اور اس لاملی کی وجہ سے اُن کے بارے میں غلط فہمی میں مبتلا ہیں وہ جان لیں — لیهٰ لَكَ

مَنْ هَلََّ عَنْ بَيْتَنَا وَمَنْ حَمِّلَ عَنْ بَيْتَنَا

لہ ان کی تبریزی کتاب "کشف الاسرار" بعد میں حاصل ہوئی۔

## اپنے ائمہ کے بائے میں خمینی صاحب کے معتقدات

اس سلسلہ میں پہلی اصولی اور جامع بات تو یہ ہے کہ امام خمینی شیعوں کے فرقہ اشاعریہ کے بلند پایہ مجتہد اور امام و پیشواؤں ہیں اس لئے مُلکہ امامت اور ائمہ کے بائے میں خنافریہ کے جو مخصوص عقائد و نظریات ہیں، جوان کے نزدیک جزو ایمان ہیں وہ سب امام خمینی صاحب کے بھی معتقدات ہیں، اور ایک راسخ العقیدہ اور متصلب شیعہ مجتہد کی طرح وہ اُن پر ایمان رکھتے ہیں۔ — ناظرین کرام اشارہ اللہ ان عقائد و نظریات کو پوری تفصیل کے ساتھ اسی مقالہ میں آگے اپنے مقام پر ملاحظہ فرمائیں گے۔ اس سلسلہ میں جو کچھ لکھا جائے گا وہ مذہب شیعہ کی بنیادی کتابوں کی عبارات اور ان کے "ائمہ معصومین" کے ارشادات ہوں گے ہم صرف ان کو نقل کریں گے اور اپنے ناظرین کے لیے اردو ترجیح کی خدمت انجام دیں گے۔ اسی سے امام خمینی کے معتقدات کسی قدر تفصیل اور وضاحت کے ساتھ ناظرین کو معلوم ہو سکیں گے۔ اس وقت تو ہم خود ان کی کتاب "الحكومة الاسلامية" ہی سے (جوان کی انقلابی تحریک کی دعوت کی بنیاد ہے) اپنے ائمہ کے بائے میں ان کے چند معتقدات ناظرین کرام کے سامنے پیش کرتے ہیں۔

## کائنات کے ذرہ ذرہ پر ائمہ کی تکوینی حکومت

"الحكومة الاسلامية" میں "الولاية التکوینیہ" کے زیر عنوان خمینی صاحب نے تحریر فرمایا ہے۔

فان للاما م مقاما محموداً و درجة  
امام کنوه مقام اماماً محموداً و درجة

سامیة وخلافة تکوینیۃ تحضن  
ایسی تکوینی حکومت حاصل ہوتی ہے

لولایتہ او سیطر تھا جمیع      کہ کائنات کا ذرہ ذرہ اس کے حکم و اقتدار  
ذرات الکون م۵۲      کے سامنے مرنگوں اور زالی فران ہوتا ہے

اُنہ کا مقام ملائکہ مقربین اور انبیاء و مرسیین سے بالاتر ہے  
اسی عنوان "الولایۃ التکوینیۃ" کے تحت اور اسی سلسلہ کلام میں خوبی صاحب گے  
فرماتے ہیں :

و ان من ضروریات مذہبنا  
ان لاشتمنا مقاماً ملا یلغہ ملک  
مقرب ولانبی مرسل م۵۲  
مقام و مترجم حاصل ہے جس کوئی مقرب فرشتہ اور نبی مرسل بھی نہیں پہنچ سکتا۔  
اور ہمارے ذرہ (شیو اثنا عشریہ) کے  
ضروری اور بنیادی عقائد میں سے یہ  
عقیدہ بھی ہے کہ ہمارے ائمہ مصویں کو وہ

اُنہ اس عالم کی تخلیق سے پہلے اُوار و تجلیات تھے جو عرش الہی کو محیط تھے۔  
ان کے درجہ اور مقام قرب کو اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا ۔

اسی عنوان "الولایۃ التکوینیۃ" کے تحت اور اسی سلسلہ کلام میں آگے خوبی صاحب

لے اس وقت ہمارا مقصد امام خمینی اور ان کے فرقہ شیو اثنا عشریہ کے عقائد سے ناداقوں کو صرف واقف کانا ہے۔  
ان کے باعث میں بحث و تقدیم اس وقت ہمارے موضوع سے خارج ہے تاہم ہمارا آتنا عرض کردینا ہم ضروری سمجھتے ہیں کہ  
جو ہمارت مسلم کے نزدیک یہ شان قدر انہ تعالیٰ کی ہے کہ کائنات کے ذرہ ذرہ پر اس کی حکومت اور فرمانروائی ہے  
اور ساری مختلف اس کے تکوینی حکم کے سامنے مرنگوں اور زالی فران ہے۔ یہ شان کسی نبی و رسول کی بھی نہیں۔  
قرآن پاک کی بیشمار آیات میں اس کا اعلان فرمایا گیا ہے لیکن خوبی صاحب اور ان کے فرقہ اثنا عشریہ کا عقیدہ  
اور ایمان ہی ہے کہ کائنات کے ذرہ ذرہ پر یہ حکومت و اقتدار اُن کے ائمہ کو حاصل ہے۔

تحریر فرمایا ہے۔

ویموجب مالدین امن الرؤا  
والاحادیث فان الرسول  
الاعظم (ص) والائمه (ع)  
كانوا قبل هذ العالم لفواراً  
فعلهم الله بعرشه مودقين  
وجعل لهم من المنزلة  
والزلفي مالا يعلمها الا  
الله م۵۲

اور ہر اس عالم کے وجود میں آنے  
روایات و احادیث) ہاتھ سامنے ہیں  
اُن سے ثابت ہوتا ہے کہ رسول اعظم  
اوامر اس عالم کے وجود میں آنے  
سے پہلے انوار و تجلیات تھے پھر اللہ تعالیٰ  
نے ان کو اپنے عرش علی کے گرد اگر کر دیا۔  
اور ان کو وہ مرتبہ در مقام عطا فرمایا جس کو  
بس اللہ ہی جانتا ہے اس کے سارے کوئی نہیں جانتا۔

## اُمّہ سہو اور غفلت سے محفوظ اور منزہ ہیں

سہو نیان اور کسی وقت کسی معاملہ میں غفلت کا امکان بشریت کے لازم میں  
سے ہے۔ انبیاء علیہم السلام بھی اس سے محفوظ نہیں۔ قرآن مجید میں بھی متعدد انبیاء و  
علیہم السلام کے سہو نیان کے واقعات ذکر فرمائے گئے ہیں لیکن خمینی صاحب اپنے  
اُمّہ کے بارے میں فرماتے ہیں۔

لَا تَنْصُورُ فِيهِمْ السَّهْوُ وَالْغَفْلَةُ  
ان کے بارے میں سہو اور غفلت کا نصویر بھی  
(الحكومة الاسلامية ۹۱)

اُمّہ کی تعلیمات قرآنی احکام و تعلیمات ہی کی طرح داعی اور واجب الاتباع ہیں  
خمینی صاحب نے اسی کتاب الحکومۃ الاسلامیہ میں ایک جگہ اُمّہ کی تعلیمات اور ان کے  
احکام کے بارے میں فرمایا ہے۔

ہائے اُمّ مصوّبین کی تعلیمات قرآن کی  
تعلیمات ہی کے مثل ہیں، وہ کسی خالی  
طبیعت کے اور خاص دود کے لوگوں کے  
لیے مخصوص نہیں ہیں، وہ ہر زمانے اور  
ہر علاقے کے تمام انسانوں کے لیے ہیں  
اور اقیام قیامت ان کی تنفیذ اور آن کا  
انعامی تعلیم للجمیع فی کل  
عمر و مصروف الی یوم القيمة  
یجب تنفیذ ہادا بات اعها  
۱۲۲

اتباع واجب ہے۔

اپنے اُمّ مصوّبین کے باے میں خمینی صاحب کے یہ معتقد امام احمد بن حنبل اور حکومۃ الاسلامیہ  
سے پیش کیے گئے ہیں — اس کے بعد ہم خمینی صاحب اور اثنا عشرہ کے ایک دوسرے  
اہم اور بنیادی عقیدے پر گفتگو شروع کرتے ہیں۔

صحابہ کرام خاصکر شیخین کے بارہ میں خمینی صنایع کا عقیدہ اور روایہ

جو شخص شیعہ اثناعشرہ کے مذهب سے کچھ بھی واقفیت رکھتا ہوگا وہ آنحضرت و رحماتہا ہوگا  
کہ اس مذہب کی بنیاد ہی اس عقیدے پر ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی حیات طیبہ  
ہی میں اللہ تعالیٰ کے حکم سے حضرت علی مرفقی (رضی اللہ عنہ) کو اپنے بعد کے لیے خلیفہ جانشین  
اور امیر کا دینی و دنیوی امام اور سربراہ نامزد فرمادیا تھا اور انہی کی نسل میں سے گیارہ اور جھڑت  
کو بھی قیامت تک کے لیے اسی طرح امام نامزد فرمادیا تھا — اور اس مسلمہ میں آپ کے  
آخری اور انتہائی درجہ کا اہتمام یہ فرمایا کہ حجۃ الوداع سے واپسی میں غدیر خم کے مقام پر  
ایک میدان کو صاف کرنے کا حکم دیا اور اپنے لیے ایک منبر تیار کرایا۔ اس کے بعد خصوصی اعلان  
اوْزَانِ ادی کے ذریعہ اپنے تمام رفقائے سفر کو (جن میں مہاجرین والفارار اور دوسرے حضرات

سب ہی شامل تھے اور ہزاروں کی تعداد میں تھے) اس میدان میں جمع ہونے کا حکم فرمایا  
جب سب جمع ہو گئے تو آپ نے منبر پر کھڑے ہو کر اور حضرت علی رضنی رضنی اللہ عنہ کو اپنے  
دونوں ہاتھوں سے اوپر اٹھا کے — تاکہ سب حاضرین دیکھ لیں — اپنے بعد کے  
لیے ان کے خلیفہ و جانشین اور امامت کے دینی و دنیوی سربراہ و امام اور ولی الامر (یعنی  
حاکم و فرمانروا) ہونے کا اعلان فرمایا، اور یہ بھی ارشاد فرمایا کہ یہ میری تجویز نہیں ہے بلکہ  
اللہ کا حکم ہے اور میں اس حکم خداوندی کی تعییل ہی میں یہ اعلان کر رہا ہوں —  
پھر آپ سب حاضرین سے اس کا اقرار اور عہد لیا — اس سلسلہ کی مذہب شیعہ کی  
مستند ترین روایات میں یہی ہے کہ اس موقع پر آپ نے خصوصیت سے شخیں (حضرت  
ابو بکر و حضرت عمر رضنی اللہ عنہما) سے فرمایا کہ تم "السلام عليك يا امير المؤمنين" کہہ کر  
علی کو سلامی دو! چنانچہ ان دونوں نے اس حکم کی تعییل کرتے ہوئے اسی طرح سلامی  
دی (غدری خم کے اس ولقے (یا افانے) کے باقی میں کتب شیعہ کی وہ روایات اور ان کے  
ائمہ مھسوبین کے وہ ارشادات جن میں پوری تفصیل سے وہ سب کچھ بیان کیا گیا ہے جو  
اجمالی طور پر اپنی سطوطوں میں عرض کیا گیا، انشا اللہ ناظر بن کلام اسی مقالہ میں آئندہ  
اپنے مقام پر ملاحظہ فرمائیں گے)

آگے کتب شیعہ کی روایات میں یہ بھی ہے کہ غدری خم کے اس اعلان اور صحابہ کے  
اس اجتماعی عہد و اقرار کے قریباً اسی دن ہی کے بعد جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کا وصال ہو گیا تو (معاذ اللہ) ابو بکر و عمر اور ان کے ساتھ عام صحابہ نے سازش کر کے  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قائم کیے ہوئے اس نظام کو جو آپ نے اپنے بعد قیامت  
تک کے لیے اللہ تعالیٰ کے حکم سے قائم فرمایا تھا، مسترد اور ملیا میٹ کر دیا اور اپنے عہد  
و اقرار سے منحرف ہو گئے اور حضرت علی کے بجائے ابو بکر کو آپ کا خلیفہ و جانشین اور  
امت کا سربراہ بنادیا — (معاذ اللہ) اس "غداری" اور "جرم عظیم" کی بنیاد پر

کتب شیعہ کی روایات اور ان کے ائمہ معصویں کے ارشادات میں عام صحابہ اور خاص کر شیخین (حضرت ابو بکر و حضرت عمر رضی اللہ عنہما) کے لیے مرتد۔ کافر۔ منافق۔ جہنمی۔ شقی بلکہ اشقی (راعلیٰ درجہ کے بدخت) کے الفاظ استعمال کیے گئے ہیں اور ان پر لعنت کی گئی ہے — (یہ روایات اور ان کے ائمہ معصویں کے یہ ارشادات بھی ناظرین کرام اشارۃ اللہ اسی مقالہ میں آگے اپنے موقع پر ملاحظہ فرمائیں گے)

اور اس میں کیا شک ہے کہ اگر غدیر خم کے اس افسلے کو (جو مذہب شیعہ کی اسی و بنیاد ہے) حقیقت اور واقعہ مان لیا جائے تو پھر شیخین اور عام صحابہ کرام (معاذ اللہ علیہ) ایسے ہی مجرم قرار پائیں گے اور ان ہی بد سے بدتر الفاظ کے مستحق ہوں گے جو شیعی روایات کے حوالے سے اور پڑھنے گئے ہیں — جن لوگوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قیامت تک کے لیے قائم کیے ہوئے اُس نظام کو جو امت کی دینی و دنیوی صلاح و فلاح کے لیے آپ نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے قائم فرمایا تھا اور جس کے لیے اتنے اہتمام سے عہد و اقرار لیا تھا، غداری اور سازش کر کے تباہ و بر باد کیا ان کے کفر و ارتداد اور جہنمی لعنتی ہونے میں کیا شہر ! — بہرحال یہ دونوں باتیں عقل و نقل کے لحاظ سے لازم و ملزم ہیں۔ اسی لیے شیعوں کے عام مصنفوں اور علماء مجتہدین کا روایہ یہ رہا ہے کہ وہ اپنی روایات کے مطابق غدیر خم کے واقعہ کا ذکر کرتے ہیں اور پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد شیخین اور عام صحابہ نے جو کچھ کیا اس کی بنابرودہ ان کو اپنے ائمہ کے ارشادات کے مطابق مرتد، کافر، منافق، یا کم سے کم اعلیٰ درجہ کے فاسق و فاجر اور مستحق لعنت قرار دیتے ہیں ۔

لیکن خمینی صاحب حرف شیعہ عالم و مجتہد راشیعہ مصنف ہی نہیں ہیں بلکہ وہ ہمایے اس دور کی ایک دیا شیخیت (ڈپویٹ) اور ایک انقلابی دعوت و تحریک کے قائد ہیں ہیں اور اس انقلابی تحریک میں ان کی ہل طاقت اگرچہ شیعہ ہیں لیکن غیر شیعہ مسلمانوں کو

بھی ممکن حد تک اس میں استعمال کرنا ان کی سیاسی ضرورت ہے، اس لیے "الحكومة الاسلامية" میں انہوں نے اس سلسلہ میں یہ روایہ اختیار فرمایا ہے کہ وہ اپنے ذاتی عقیدہ دایان کے تقاضے سے اور شیعی دنیا کو مطمئن رکھنے کے لیے بھی، غدرِ خم کے واقعہ کا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے اپنے بعد کے لیے وصی اور خلیفہ و جانشین اور امت کے ولی الامر کی حیثیت سے حضرت علی مرضیٰ کی نافرمانگی کا ذکر کرتے ہیں اور بار بار کرتے ہیں، لیکن اُس کے لازمی اور منطقی نتیجہ کے طور پر شیخین اور عام صحابہ کرام پر اللہ در رسول سے غداری اور کفواز تعداد کی جو فرد جرم عائد ہوتی ہے وہ سیاسی مصلحت سے مراحت کے ساتھ اس کے ذکر سے اپنے قلم کروک لیتے ہیں — اس معاملہ میں انہوں نے اتنی احتیاط ہذوری سمجھی ہے کہ پوری کتاب "الحكومة الاسلامية" میں شیخین (حضرت ابو بکر اور حضرت عمر) کا کہیں نام تک نہیں آنے دیا ہے۔ حالانکہ اس کتاب کا موضوع ہی جیسا کہ اس کے نام سے بھی ظاہر ہے "اسلامی حکومت" ہے۔ اور اسلام کی تائیخ سے ادنیٰ واقفیت رکھنے والا شخص بھی جانتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد انہی دو حضرات کا دور خلافت اسلامی حکومت کا کامل اور مثالی نمونہ تھا۔ لیکن خدیجی صاحب

لہ راقم سطور یہاں اس واقعہ کا ذکر مناسب بھتا ہے کہ انڈیا ایکٹ ۱۹۴۷ء کی بنیاد پر جب برطانوی دور حکومت ہی میں ۱۹۴۸ء میں ہندوستان کے سات ہبوبوں میں کانگریس کی حکومتیں قائم ہوئیں تو کانگریس کے رہنماء ہاتھا گاذھی جی نے ان حکومتوں کے کانگریسی وزیروں کے لیے اپنے اخبار "ہرجن" میں ایک ہدایت نامہ لکھا تھا جو اس وقت کے دوسرے اخبارات میں بھی شائع ہوا تھا اس میں انہوں نے ان وزیروں کو ہدایت کی تھی کہ وہ ابو بکر و عمر کے طرز حکومت کو مثالی رہنمائی کے طور پر اپنے سامنے رکھیں اور ان کے طریقہ کی پیروی کریں۔ رائے گاندھی جی نے یہ بھی لکھا تھا کہ اسی میں ایک رہنمائی کر جو ہم تائیخ میں ان دو کے سوا کوئی نہ میں ہے جس نے فقیری کے ساتھ ایسی حکومت کی ہے جو اپنے کو کچھ رہا ہوں کر مجھ تائیخ میں ان دو کے سوا کوئی نہ میں ہے جس نے اس وقت ہدایت نامہ پیغمند جی کا یہ ہدایت نامہ "ہرجن" کے جولائی یا اگست ۱۹۴۷ء کے کسی شارہ میں شائع ہوا تھا۔ میں نے اس وقت ہدایت نامہ پیغمند اپنی یادداشت سے لکھا ہے گلندھی جی کے تہران کا محل من خبر اس کے ۱۹۴۷ء کے فالموں میں آسانی سے تلاش کیا جاسکتا ہے۔

کارویہ یہ ہے کہ جہاں سلسلہ کلام میں تاریخی تسلسل کے لحاظ سے بھی ان کے دور خلافت کا ذکر کروی تھا وہاں بھی ان کا نام تک ذکر کرنے سے پرمیز کیا ہے — اس کی دو مثالیں نذر ناظرین ہیں۔

ایک جگہ اسلامی حکومت کی ضرورت پر گفتگو کرنے ہوئے فرماتے ہیں،

|                                           |                                      |
|-------------------------------------------|--------------------------------------|
| شریعت اور عقل کی رو سے یہ بات ثابت        | فقد ثبت بصري و رؤية الشريعة والعقل   |
| ہو چکی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ | ان ما كان خبر و رؤيا أيام الرسول (ص) |
| کے زمانے میں اور امیر المؤمنین علی بن ابی | وفي عهد أمير المؤمنين علي بن ابى     |
| ابی طالب علی اسلام کے زمانے میں حکومت     | طالب (ع) من وجود الحكومة لا          |
| کا وجود جس طرح ضروری تھا اسی طرح ہائے     | يزال ضروري ياما يؤمن بهذا            |
| اس زمانے میں ہزوری ہے۔                    | (الحكومة الاسلامية مت)               |

ایک دوسری جگہ اسی موضوع پر گفتگو کرنے ہوئے کہ علماء جو دین کے اثنیں ہیں ان کا کام تر دین کی ایسیں بتانا نہیں ہے بلکہ اس پر عمل کرنا اور کرنا بھی ان کی ذمہ داری ہے، خیمنی حفاظتی کے تحریر فرمایا ہے۔

|                                                |                             |
|------------------------------------------------|-----------------------------|
| رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ اور امیر المؤمنین | وقد كان الرسول (ص) وأمير    |
| علی اسلام بتلتی بھی تھے اور اس کے              | المؤمنين (ع) يقولون ويعلمون |
| عمل میں بھی لگتے تھے۔                          | ما                          |

ان دونوں جگہوں پر اور اسی "الحكومة الاسلامية" میں ان کے علاوہ بھی بعض مقامات پر خیمنی صاحب نے اسلامی حکومت کے سلسلہ میں عہد نبوی کے بعد حضرت علی مرتفعی ہی کے عہد حکومت کا ذکر کیا ہے اور شیخین اور حضرت عثمان کے ذکر سے ہر جگہ دائمیہ پر مہینز کیا ہے — یہ زویہ انھوں نے اسی لیے اختیار کیا کہ اگر وہ خلفاء رثلاٹ کی حکومت کو بھی "اسلامی حکومت" قرار دے کر یہاں ذکر کرنے جیسا کہ تاریخی تسلسل کا تلقا ہنا تھا تو شیعہ جوان کی ہائل طاقت ہیں ان کو

”ولایت فقیہ“ کے منصب کے لیے نااہل قرار کے خلاف بغاوت کر دیتے ۔ اور اگر خمینی صاحب اپنے عقیدہ و مسلک کے مطابق ان کے باعث میں صفائی سے اظہار رائے کرتے تو جو غیر شرعی طبقے اسلامی اقلیات کے نزد کی کشش یا اپنی سادہ لوگی سے ان کا آزاد کار بنتے ہوئے ہیں، ان کی ہمدردی اور ان کا تعاون ان کو حاصل نہ ہو سکتا۔

بہر حال خمینی صاحب کے اس روایت سے شیخین اور حضرت عثمان کے باعث میں ان کا باطن پوری طرح ظاہر ہو جاتا ہے۔ عرض کیا جا چکا ہے کہ خلامت و امامت کے لیے رسول اللہ صَلَّى اللہُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کی طرف سے حضرت علی مرضیٰ کی نامزدگی کے شیعی عقیدے کا لازمی و منطقی نتیجہ ہے کہ شیخین اور عام صحابہ کرام کو معاذ اللہ دیا ہی سمجھا جائے جبسا کہ شیعی روایات میں بتلا یا گپا ہے۔

اب ناظرین کرام خمینی صاحب کی وہ عبارتیں ملاحظہ فرمائیں جن میں انہوں نے رسول اللہ صَلَّى اللہُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کی طرف سے حضرت علی مرضیٰ کی اپنے وصی، خلیفہ و جانشین اور امامت کے ولی الامر کی حیثیت سے نامزدگی کا مختلف عنوانات سے بیان فرمایا ہے۔

”الحكومة الاسلامية“ میں شیعوں کے بنیادی عقیدے ولایت و امامت، اور رسول اللہ صَلَّى اللہُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کی طرف سے اپنے بعد کے لیے خلیفہ کی حیثیت سے حضرت علی مرضیٰ کی نامزدگی کے باعث میں اپنا عقیدہ بیان کرتے ہوئے خمینی صاحب فرماتے ہیں۔

|                                                   |                                                                                                               |
|---------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| خن نعتقد بالولایة و نعتقد<br>ضد ورة ان يعين النبى | اور ہم ولایت (امامت) پر عقیدہ رکھتے ہیں<br>اور ہمارا یہی عقیدہ ہے کہ نبی مصلی اللہ علیہ<br>خلیفۃ من بعدہ و قد |
|                                                   | بعد کے لیے خلیفہ میں اور نامزد کرتے<br>فعل۔                                                                   |

الحكومة الاسلامية ص ۲۳  
اور آپ نے ایسا ہی کیا۔

اسی مسلسلہ کلام میں چند سطر کے بعد خمینی صاحب نے لکھا ہے کہ اپنے بعد کے لیے خلیفہ

کونا مزد کر دینا ہی وہ عمل ہے جس سے رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کے فریضہ رسالت  
کی ادائیگی کی تکمیل ہوئی۔ فرماتے ہیں۔

اور اپنے بعد کے لیے خلیفہ کو نامزد کر دینا ..... دکان تعیین خلیفۃ من بعد ....

ہی وہ عمل تھا جس سے آپکے فریضہ رسالت کی  
عامل امامتہ اور مکمل اور رسالتہ  
ادائیگی کی تکمیل ہوئی۔

۱۹

بھی بات خمینی صاحب نے اس سے زیادہ وضاحت کے ساتھ دوسری جگہ ان الفاظ میں  
فرمائی ہے۔

اگر رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ اپنے  
مجیث کاں یعتبر الرسول (ص)

بعد کے لیے خلیفہ نامزد کرنے تو بھا جانا  
لولا تعیین الخليفة من بعد

کرامت کو جو بینام ہے پھر ان اللہ تعالیٰ کی  
غیر مبلغ رسالتہ

طرف سے آپ کے ذمہ کیا گیا تھا وہ اپنے

۲۰

نہیں ہے پھر ایسا اور رسالت کا فریضہ ادا نہیں کیا۔

خمینی صاحب نے ان عبارتوں میں جو کچھ فرمایا ہے اس کی بنیاد ایک روایت پر ہے  
اُس روایت کا مضمون معلوم ہونے کے بعد اسی خمینی صاحب کی ان عبارتوں کا پورا مطلب سمجھا  
جاسکتا ہے وہ روایت شیعہ صاحبان کی اصح الکتب "اصول کافی" کے حوالہ سے اشارہ اللہ  
آگے اپنے موقع پر رُوح ہو گی یہاں اس کا صرف آنا اصل ذکر کرنا کافی ہے کہ امام باقاعدہ اللہ  
نے بیان فرمایا کہ جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کو یکم ملا کہ اپنے بعد کے لیے  
علی کی امامت و خلافت کا اعلان کر دیں، تو آپ کو یخطرہ پیدا ہوا کہ اگر میں نے اس اعلان کیا تو  
بہت سے مسلمان مرتد اور میرے خلاف ہو جائیں گے اور مجھ پر تہمت لگائیں گے کہ یہ کام میں علی  
کے ساتھ اپنی قرابت اور رشته داری کی وجہ سے کڑا ہوں، اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کا  
حکم نہیں آیا ہے، اس لیے آپ نے اللہ تعالیٰ سے درخواست کی کہ اس حکم پر نظر ثانی فرمائی

جائے اور یہ اعلان نہ کرایا جائے تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ آیت نازل ہوئی کہ یَا أَيُّهَا الرَّسُولُ يَلَمْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ بِرَسَالَتَهُ۔ الادب جس کا حامل یہ ہے کہ رسول جو کچھ آپ پر آپ کے رب کی طرف سے نازل کیا گیا ہے وہ آپ لوگوں کو پہنچا دے سکتے، اور اعلان کر دیجئے اور اگر آپ نے ایسا نہیں کیا تو آپ نے اس کا پیغام نہیں پہنچایا اور فریضہ رسالت ادا نہیں کیا ۔۔۔ چنانچہ اس کے بعد ہی آپ نے غدرِ خم کے مقام پر وہ اعلان فرمایا ۔۔۔

(اس سلسلہ کی روایات میں (جو اشار اللہ ناظرین اسی مقالہ میں آگے ملاحظہ فرمائیں گے) یہ بھی ہے کہ اس موقع پر رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ دھکی بھی دی گئی تھی کہ اگر تم نے علی کی خلافت و امامت کا یہ اعلان نہیں کیا تو ہم تم پر عذاب نازل کریں گے۔ (نحو زبانہ)

الغرض خمینی صاحب کی مندرجہ الاعبارتوں میں انہی روایات کی بنیاد پر یہ فرمایا گیا ہے کہ اگر آپ اپنے بعد کے لیے خلیفہ نامزد نہ کرتے تو اس کا مطلب یہ ہوتا کہ آپ نے رسالت کا حق اور فریضہ ادا نہیں کیا ۔۔۔

ناظرین کرام خمینی صاحب کی اس سلسلہ کی چند تصریحات اور ملاحظہ فرمائیں:

اوْرَسُولُ الْكَرِيمِ (ص) ... قَدْ

كَلِمَةُ اللَّهِ وَحْيًا مِنْ يَلَمْ مَا أُنْزِلَ

إِلَيْهِ فَيَمْنَعُهُ مِنْ يَخْلُقُهُ فِي النَّاسِ وَ

يُحَكِّمُ هَذَا الْأَمْرُ فَقَدْ اتَّبَعَ مَا

أَمْرَهُ وَعِنْ أَمْرِ الرَّسُولِ الْمُؤْمِنِينَ

عَلَيْهِ الْأَخْلَافُ۔

(المکہرۃ الاسلامیہ ۳۳-۳۴)

کردیں۔ تو آپ نے اللہ کے اس حکم کی تعمیل کی اور خلافت کے لیے امیر المؤمنین علی کو نامزد کر دیا۔

آگے اسی کتاب میں ایک جگہ فرماتے ہیں:

|                                                                                                              |                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| اوْرَحْجَةُ الْوَدَاعِ مِنْ غَدِيرِ خَمٍ كَمَّا قَامَ بِهِ                                                   | وَفِي عَنْدِ يَرْبِخٍ فِي جُجَّةِ الْوَدَاعِ |
| رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَعْلَمَ بِهِ عَيْنَهُ النَّبِيِّ (ص) حَكَمَ مِنْ بَعْدِهِ | وَمِنْ حِينَهَا بَدَأَ الْخِلَافُ            |
| عَلَيْهِ السَّلَامُ كَمَا أَنْبَطَ بَعْدَهُ كَمَّا لَيَحْكُمُ الْمُأْمَنُ زَانِزَدَ                          | إِلَى نُفُوسِ الْقَوْمِ -                    |
| كَرِدَيَا وَرَأَيْتَ وَقْتَ سَعَيْ قَوْمَكَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ                                            | (الْحُكْمُوتُ الْاسْلَامِيَّةُ م ۱۲)         |
| مِنْ خَالِفَتْ كَمَّا سَلَّمَ شَرْعَهُ ہُوَغَيَا -                                                           |                                              |

اس سلسلہ میں خیمنی صاحب کی اسی کتاب سے ایک عبارت اور پڑھ لی جائے،  
فرماتے ہیں۔

|                                                                     |                                               |
|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| أَوْرَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَعْلَمَ بِهِ | قَدْعَيْنَ مِنْ بَعْدِهِ وَالْيَثَا           |
| أَنْبَطَ بَعْدَهُ كَمَّا لَيَحْكُمُ الْمُؤْمِنُونَ (ص)              | عَلَى النَّاسِ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِيْنَ (ص)    |
| لُوْكُوْلُ پَرْ حَكَمَ اُوْرَدَالِیَّ کَمِّ حِسْنَیَتِ سَعَيْ       | وَاسْقَرَ اِتْقَالُ الْإِمَامَةِ وَ           |
| نَانِزَرَدَيَا وَرَهْرَامَتَ وَلَادِیَتَ کَمِّ ضَفْبَ               | الْوَلَايَةِ مِنْ إِمَامٍ إِلَى إِمَامٍ إِلَى |
| ایک امام سے اگئے امام کی طرف بر پست عقل                             | ان انتہی الامر ای الحجۃ                       |
| ہوتا رہا یہاں تک کہ الحجۃ القائم (یعنی                              | الْقَائِمُ (ع) م ۹۵                           |

امام غائب مہدی منتظر تک ہٹپ کریں سلسلہ اپنی نہایت کو ہٹپ گیا۔

کیا کسی بھی ایسے شخص کو جس کو اللہ نے عقل و فہم سے بالکل ہی محروم نہ کر دیا ہو  
اس میں شہریوں کے کچھ شخص رسول اللہ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کی طرف سے خلافت ایسا  
کے لیے حضرت علی مرضیٰ رضی اللہ عنہ کی نامزدگی کا وہ عقیدہ رکھتا ہو جیمنی صاحب نے اپنی ان  
عبارتلوں میں ظاہر کیا ہے (اور جو شیعیت کی اساس و بنیاد ہے) یقیناً اس کی رائے اور

اُس کا عقیدہ شیخین اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عام صحابہ کرام کے بائی میں ہی ہو گا جو مذہب شیعہ کی مستند کتابوں کی روایات اور ان کے ائمہ کے ارشادات کے حوالہ سے اور پڑکر کیا گیا ہے۔ یعنی یہ کہ معاذ اللہ انہوں نے غفاری کی اور وہ متداور لغتی و جتنی ہو گئے جیسا کہ بار بار عرض کیا گیا ہے مستند ترین کتب شیعہ کی یہ روایات اور ان کے ائمہ کے یہ ارشادات ناظرِ ان کرام انشاء اللہ اسی مقالہ میں آئندہ اپنے موقع پر ملاحظہ فرمائیں گے۔

اس سلسلہ کی ایک مختصر سی روایت یہاں بھی پڑھ لی جائے ۔ ۔ ۔ شیعہ  
حضرات کی "اصح الکتب" "المجاح الکافی" کے آخری حصہ "کتاب الروضۃ" میں ان کے پابھویں امام ابو جعفر یعنی امام باقر (علیہ السلام) کا یہ ارشاد روایت کیا گیا ہے۔

|                                    |                                                                         |
|------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| کان الناس اهل مردہ بعده النبی      | رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد ب لوگ متذہب گئے تو ائمہ تین |
| صلی اللہ علیہ وسلم ثلاثۃ           | فقلت ومن ثلاثۃ ف قال                                                    |
| القداد بن الاسود و ابوزد           | القداد بن الاسود و ابوزد ر                                              |
| الغفاری و سیلان الغفاری            | الغفاری و سیلان الغفاری رحمۃ                                            |
| الله علیهم و برکاتہ (فروع کافی جلد | الله علیهم و برکاتہ (فروع کافی جلد                                      |
| سوم کتاب الروضۃ طبع بکھتو)         | او اس کی برکات                                                          |

## اس عقیدے کے خطناک نتائج

اس تحریر کاوش سے ہمارا مقصد خینی صاحب کے نظریات و معتقدات سے ان حضرات کو صرف واقف کرنا ہے جو ناواقف ہیں، ان پر بحث و تنقید اس وقت ہمارا موضوع نہیں، تاہم اس عقیدے کے بعض خطناک اور دور رسم نتائج کی طرف اُن ہی حضرات کی

تو جرم بذول کرانا بھی ہم ان کا حق سمجھتے ہیں تاکہ وہ غور کر سکیں۔

اگر خمینی صاحب کی یہ بات تسلیم کوئی جائے (جو مذہب شیعہ کی اساس و بنیاد بھی ہے) کہ رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ نے خلافت و امامت کے منصب کے لیے حضرت علیؑ کو نافرڈ کر دیا تھا اور غدریخم کے مقام پر اس کا اعلان بھی فرمایا تھا نواس کے لازمی نتیجہ کے طور پر یہ بھی ماننا پڑے گا کہ رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ اپنی امت کی تعلیم و تربیت اور کردار سازی میں ایسے ناکام ہے کہ اللہ کوئی پیغمبر بلکہ کوئی مرشد و مصلح بھی اتنا ناکام نہ رہا ہوگا۔ آپ نے ابتدائے دور بہوت سے وفات تک جن لوگوں کی تعلیم و تربیت پر محنت کی اور جو سفر و حضرتیں ساتھ رہیں، دن رات آپ کے ارشادات اور مراعظ و نھایت سنتے رہے۔ آپ کی آنکھ بند ہوتے ہی انہوں نے ایسی غداری کی کہ حکومت اور اقتدار پر بقدر کرنے کی ہوں میں آپ کے قائم کیے ہوئے اس نظام ہی کو ملیا میٹ کر دیا جو آپ نے قیامت تک کے لیے اللہ کے حکم سے امت کی صلاح و فلاح کے لیے قائم فرمایا تھا اور جس کے لیے چند روز پہلے ہی اُن سبے عہد و اقرار لیا تھا۔ کیا اسی میں کسی مصلح اور ریفارم کی ناکامی کی ایسی مثال مل سکتی ہے؟

اسی طرح اس عقیدہ کا نتیجہ یہ بھی ہو گا کہ سارے دین ناقابل اعتماد ہو جائے گا کیونکہ وہ انہی صحابہ کے واسطے سے امت کو ملا ہے، ظاہر ہے کہ جو لوگ ایسے ناخدا تر س اور ایسے نفس پرست ہوں اُن پر دین و ایمان کے بلے میں کوئی اعتبار نہیں کیا جا سکتا۔

اور خاص طور سے موجودہ فرآن تو قطعاً ناقابل اعتبار ٹھہرے گا کیونکہ یہ مسلم ہے کہ یہ وہی نہیں ہے جس کی ترتیب و اشاعت کا اہتمام و انتظام سرکاری طبع پر خلفاءٰ تلاشی کے زمانے میں ہوا تھا۔ اور خمینی صاحب کے عقیدے کے مطابق یہی تینوں حضرات رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کے قائم کیے ہوئے نظام کو نیست و نابود کرنے کے حلی ذمہ دار اور معاذ (آکابر مجرمین ہیں۔ پھر تو قرین عقل و قیاس بھی ہے کہ ان لوگوں نے (معاذ اللہ) اپنی

یاسی مصلحتوں کی بنابر اس میں ہر طرح کی گذشتہ اور تحریف کی ہوگی، جیسا کہ مذهب شیعہ کی مقبرہ زین کتابوں کی سیکڑوں روایات اور ان کے ائمہ معصومین کے ارشادات میں بیان کیا گیا ہے — ناظرین کرام ان میں ہے کچھ روایتیں اور ائمہ معصومین کے وہ ارشادات اشارہ اللہ اس مقالہ میں بھی آئندہ پانے موقع پر ملاحظہ فرمائیں گے۔

اس موقع پر خمینی صاحب کے بائیے میں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ وہ ہمارے اس زمانے کے عام شیعہ علماء کی طرح موجودہ قرآن ہی کو اصلی قرآن کہتے اور تحریف کے عقیدہ سے انکار کرتے ہیں۔ لیکن اپنی کتاب "الحكومة الاسلامية" میں انہوں نے ایک جگہ ایک بڑے شیعہ عالم اور مجتہد علامہ نوری طبری کا ذکر پڑے احترام کے ساتھ کیا ہے اور اپنے نظریہ "دلایت فقیہ" پر استدلال کے سلسلہ میں ان کی کتاب "متدرک الوسائل" کے حوالے سے ایک روایت نقل کی ہے۔ (الحكومة الاسلامية ص ۶۷) حالانکہ خمینی صاحب جانتے ہیں اور ہر شیعہ عالم کو علم ہے کہ ان علامہ نوری طبری نے قرآن کے محرف ہونے کے ثبوت میں ایک مستقل ضخیم کتاب تصنیف فرمائی ہے جس کا نام ہے "فصل الخطاب فی اثبات تحریف کتاب رب الارباب" اس کتاب میں انہوں نے عقلی اور نقلی دلائل سے یہ ثابت کرنے کی قابل دلیل کوشش کی ہے کہ موجودہ قرآن محرف ہے اور لکھا ہے کہ ہمارے ائمہ معصومین کی دوہزار سے زیادہ روایتیں ہیں جو یہ بتاتی ہیں کہ موجودہ قرآن میں تحریف ہوئی اور ہر طرح کی تحریف ہوئی ہے اور ہمارے عام علمائے متقدمین کا یہی عقیدہ رہا ہے — اس وقت ہم اتنے ہی پر اکتفا کرتے ہیں، آگے یہ موضوع مستقل طور پر زیر بحث آئے گا۔ اور اس کتاب "فصل الخطاب" کے وہ اقتباسات ناظرین کرام کے سامنے پیش کیے جائیں گے جو عقیدہ تحریف کے مسئلہ میں فیصلہ کن ہوں گے۔ وبا اللہ التوفیق۔

## ایک تازہ انکشاف

# خمینی صاپی کتاب کشف الامسر کے آئینہ

روح اللہ خمینی صاحب کے مقصد اور خاص کر حضرات خلفاءؑ، شاہزادہ اور عام صحبہ کرام  
متعلق ان کے عقیدہ اور رویہ کے بارے میں جو کچھ ناظرین کام نے گذشتہ صفحات میں ملاخت  
فرمایا وہ ان کی هرف ایک کتاب "الحكومة الاسلامية" کی بنیاد پر لکھا گیا تھا۔ یہ راقم  
سطور نے سنہ روایت ۱۹۸۲ء کے اوائل میں لکھا تھا (اور ماہنامہ الفرقان کے ماچ  
کے شمارہ میں شائع بھی ہو گیا تھا) اس وقت میرے پاس ان کی صرف یہی ایسی کتاب  
تھی جس میں انہوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف  
سے امامت و ولایت کے منصب پر حضرت علی مرضی کی نامزدگی کا جا بجا اس طرح ذکر کیا  
تھا جس کا لازمی اور منطقی تیجہ جیسا کہ ناظرین کام ملاخت فرمائے ہیں دو اور دو چار کی  
طرح یہ نکلتا تھا کہ حضرات خلفاءؑ، شاہزادہ اور ان تمام صحبہ کرام کو جنہوں نے ان حضرات کو  
خلیفہ رسول اور امام کا دینی و دنیوی سربراہ تسلیم کر کے ان سے بیعت کی تھی سب کو (عہاد اللہ)  
اللہ رسول کا غدار اور تدوین خوف قرار دیا جائے، لیکن جیسا کہ راقم سطور نے عرض کیا تھا  
خمینی صاحب نے ان سب حضرات پر یہ فرد جرم اس کتاب میں ایسی ہوشیاری اور فن کاری  
سے لگائی تھی اور ایسی پرده داری سے کام لیا تھا کہ پوری کتاب میں ان میں سے کسی  
ایک کا بھی نام نہیں آیا تھا اور یہ بھی عرض کیا جا چکا ہے کہ ایسا انہوں نے اپنی کنسسی

صلحت سے کیا تھا۔

لیکن ماہ رضاں المبارک ۱۳۰۲ھ (جون ۱۹۸۳ء) میں اللہ تعالیٰ کی تائیدی غلبی سے مجھے خمینی صاحب کی ایک دوسری کتاب "کشف الاسرار" مل گئی (جس کے متعلق چند ہی روز پہلے علوم ہوا تھا کہ اس میں انھوں نے عام بذریبان تبریزی شیعوں کی طرح حضرات خلفاءٰ ثلاثہ اور دیگر اکابر صحابہ پر مشق تبرافرمائی ہے، ساتھ ہی یہ بھی علوم ہوا تھا کہ وہ نایاب ہے یا نایاب کردی گئی ہے اور اب کہیں سے اُس کے حاصل ہونے کا کوئی امکان نہیں ہے، لیکن جیسا کہ عرض کیا اللہ تعالیٰ کی غلبی تائید سے وہ مجھے حاصل ہو گئی ہے) یہ فارسی زبان میں قریباً ساڑھے تین صفحات کی ضخیم کتاب ہے

لہ اللہ تعالیٰ کی جس غلبی تائید سے یہ کتاب "کشف الاسرار" راقم سطور کو حاصل ہوئی اُس کی شرح تفصیل یہ ہے کہ حضرت مولانا سید سلطان ندوی رحمۃ اللہ علیہ کے خلف الرشید ہمارے عزیز فاضل ذاکر سید سلطان ندوی جو ڈر بن یونینورسٹی (جنوبی افریقہ) میں شعبہ اسلامیات کے صدر ہیں، ان کے پاس اس کتاب کا نسخہ تھا، جب الفرقان کے ماہیچ کے شاہی میں خمینی صاحب سے متعلق میرا مفہوم ان کی نظر سے گزرا تو اللہ تعالیٰ نے ان کے دل میں یہ خیال پیدا فرمایا کہ وہ اس کی فتوح کا پیغمبر کو بیٹھ ج دیں، چنانچہ ڈر بن ہی کے ہمارے ایک مخصوص دوست مولانا عبد الحق عربی (فاضل دیوبند) کے تعداد سے انھوں نے اس کتاب کی فتوح کا پیغمبر کا بھیج دی۔ اللہ تعالیٰ ان دونوں حضرات کو مری اس بڑا اور اس دینی خدمت کی بہتر جزا عطا فرمائے۔ واقعہ یہ ہے کہ یہ کتاب اسم بائی کشف الاسرار ہے، خمینی صاحب کی مذہبی جنیت حضرات خلفاءٰ ثلاثہ اور عام صحابہ کرام کے بائی میں ان کے قلبی عناد اور باطنی کیفیت کو صحیح طور سے اسی کتاب سے سمجھا جا سکتا ہے۔ اس عاجز نے اس کتاب کی دستیابی کی اللہ تعالیٰ کی غلبی تائید ہی سمجھا ہے۔ فلذ الحمد و لہ الشکر

اس میں انہوں نے پوری صراحت اور صفائی کے ساتھ بلکہ ادعائی انداز میں اپنے ناظرین کو بتلایا ہے کہ خلفاءٰ شلاش (حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثمان) اور ان کے رفقہ تا مام کا برصغیر (سماذ اللہ دنیا کے طالب اور انتہائی درجے کے بگردار تھے، انہوں نے حکومت اور اقتدار کی طبع ہی میں صرف زبان سے اسلام قبول کیا تھا، یہ صرف ظاہر میں مسلمان لیکن باطن میں کافر اور زندگی تھے۔ یہ اپنے اس مقصد و نصب العین کے لیے ہرناک روشنی کر سکتے تھے، اس کے لیے اگر فتوحہ تو قرآن میں تحریف بھی کر سکتے تھے، جھوٹی حدیثیں بھی گھڑ کرنے تھے، ان کے دل خدا کے خوف سے بالکل خالی تھے اور وہ فی الحقيقة ایمان سے محروم تھے؛ وہ اگر یہ دیکھتے کہ یہ مقصد اسلام چھوڑ کے اور اوجہل وابولہب کی طرح اس کی دشمنی کا موقف اختیار کر کے ہی حاصل ہو سکتا ہے تو یہ بھی کر گزتے۔

ہم ذیل میں اس کتاب "کشف الاسرار" کی ہصل فارسی عبارتیں درج کریں گے اور فارسی نہ جانتے والے ناظرین کی سہولت فہم کے پیش نظر اور دو میں ان عبارتوں کا عام فہم حاصل ہطلب ہی لکھیں گے۔

یوں تو اس کتاب میں بیسیوں صفحات مختلف مقامات پر ایسے ہیں جن میں حضرات خلفاءٰ شلاش اور صحابہ کرام کی شان میں انتہائی درجہ کی دل آزار گستاخیاں کی گئی ہیں۔ لیکن یہاں ہم ان میں سے صرف ایک ہی بحث کی چند عبارتیں نذر ناظرین کرنے ہیں۔ ملحوظ ہے کہ اس مقالہ میں ہمارا مقصد جیسا کہ پہلے بھی عرض کیا جا چکا ہے خمینی صاحب کی مذہبی حیثیت اور ان کے معتقدات سے ناظرین کو صرف واقف کرانا ہے اس لیے ہم صرف ان کی بات ناظرین کے سامنے پیش کریں گے، ان کی غلط سے غلط باتوں کی تردید بھی اس وقت ہمارے موضوع سے خارج ہے۔

خمینی صاحب نے اس کتاب کے صفحوے ۱۱۲ پر "گفتار شیعہ در باب امامت" کا عنوان

قام کر کے پہلے مسلم امامت کے بائے میں شیعہ سنی اختلاف کا ذکر اور شیعی نقطہ نظر بیان فرمایا ہے جس کا حامل ہے کہ رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کی وفات کے بعد حضرت علی اور حسن و حسین، سلطان فائزی، الجوز رغفاری، مقداراد، عمار اور عباس و ابن عباس، ان حضرات نے امامت و خلافت کے بائے میں چاہا الور لوگوں سے کہا کہ اللہ تعالیٰ کے حکم اور رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کے فرمان کے مطابق عمل کی جائے (یعنی حضرت علی کو رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کا وصی اور آپ کا جانشین امام اور ولی الامر مان لیا جائے) لیکن وہ پارٹی بنزی اور طبع وہوس جس نے ہمیشہ حقیقت کو پامال کیا ہے اور فلسط کام کرائے ہیں اس نے اس موقع پر بھی اپنا کام کیا — مذکورہ بالاحضرات (یعنی حضرت علی وغیرہ) رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کی تدفین کے کام میں مشغول تھے کہ سقیفہ بنی ساعدہ کے جلسہ میں ابو بکر کا انتخاب کر لیا گیا اور یہ (عمارت خلافت کی) "ختت اول" (پہلی اینٹ) تھی جو پڑھی رکھی گئی۔ وہیں سے اختلاف شروع ہو گیا — شیعہ کہتے ہیں کہ امام کی تیسین اور نامزدگی خدا کی طرف سے ہونی چاہیے اور اس کی طرف سے علی اور ان کی اولاد میں سے اکہ معصومین اولی الامر نامزد ہیں اور رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ نے بھی ان کو اکہ اولی الامر معین اور نامزد کیا ہے۔

خیمنی ہماجنب امامت و خلافت کے بائے میں اپنا اور اپنے فرقہ شیعہ اثنا عشریہ کا یہ موقف اور دعویٰ بیان کرنے کے بعد مندرجہ ذیل سوالیہ عنوان قائم کر کے لکھا ہے۔

## پھر اقرآن صریحًا اسم امام را نبردہ؟

بس ازانکہ حکم خرد و قرآن روشن شد کہ امامت یکے از اصول مہم اسلام است خدا ایں اصل مسلم را در چند جاۓ قرآن ذکر کردہ اینک در جواب ایں

گفتار میپردازیم کہ چرا خدا اسم امام را بانوہ شناسانہ ذکر نکرده تا خلاف  
برداشت شود و اینہہ خوزنی نشود؟ . کشف الاسرار ص ۱۱۳

سوال کا حاصل یہ ہے کہ اگر حضرت علی اور ان کی اولاد میں سے ائمہ معصومین  
کی امامت کا مسئلہ (خینی صاحب اور عام شیعوں کے دعوے کے مطابق) ازروے  
عقل اور ازروے قرآن اسلام کے اہم اصولوں میں سے ہے اور قرآن میں چند جگہ  
اس کا ذکر فرمایا گیا ہے۔ تو پھر خدا نے قرآن میں امام کا نام کیوں ذکر نہیں کر دیا؟ اگر  
مراحت کے ساتھ امام کا نام قرآن میں ذکر کر دیا جاتا تو اس مسئلہ میں امت میں خلاف  
پیدا نہ ہوتا اور جو خوزنی یاں ہو گیں وہ نہ ہوتیں۔

## خینی صاحب کے جوابات

خینی صاحب نے اس سوال کے چند جوابات دیے ہیں، ان میں سے پہلے دو  
جو ابوں کا چونکہ ہمارے موضع سے خاص تعلق نہیں ہے اس لیے ہم ان کو نظر انداز کرتے  
ہیں، تاہم ان کے باقی میں بھی اتنا عرض کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ان کی کتاب  
”اُحکومتِ اسلامیہ“ اور ”خیرِ الولیاء“ کے مطالعے (عقیدے سے قطع نظر) ان کے  
علم و دانش کے بارہ میں جوانداز ہوا تھا یہ دو جواب اس سے کوئی مطابقت نہیں رکھتے  
 بلکہ اس بات کی دلیل اور مثال میں کہ جب کوئی صاحب علم و دانش کو ادمی بھی ایک  
غلط عقیدہ قائم کر لیتا ہے اور اس کی حمایت کے لیے کربستہ ہو جاتا ہے تو انتہائی  
درجہ کی بے تکی جاہلائی اور سفیہانہ باتیں بھی اس سے سرزد ہوتی ہیں، اگر تم کو خینی  
صاحب پر تنقید اور ان کی تنقیص سے لچکی ہوتی تو ہم ان دو جوابوں کو بھی نقل کرنے  
اور ان پر بحث کر کے ناظرین کو دکھانے کے خالص علم و دانش کے لحاظ سے یہ دونوں  
جواب کس قدر لچکا اور بے تکے ہیں۔ لیکن جیسا کہ عرض کیا چوں کہ ان کا ہمارے موضع

سے تعلق نہیں اس لیے ہم نے ان کو نظر انداز کرنے کا فیصلہ کیا ہے۔  
خینی صاحب نے اس سوال کا یہ اجواب یہ دیا ہے جس کا ہمارے موضوع سے  
تعلق ہے۔

۳۔ آنکہ فرضًا در قرآن اسم امام را ہم تعین میکر دا ز کجا کد خلاف بین مسلمانہا واقع نہیش آنہا نیکہ سالہا در طمع راست خود را بدین پیغمبر چپاندہ بودند و دستہ بند یہا میکر دند ممکن ببود بگفتہ قرآن از کار خود دست بردارند، باہر حیلہ بود کا رخود را انجام میدادند بلکہ شاید در این مقصود خلاف بین مسلمانہا طوئے میشد کہ با نہاد ام اہل اسلام منتهی میشد، زیرا کہ ممکن بود آنہا ک در صدر دیاست بودند چوں دیدند کہ با اسم اسلام نہی شووند مقصود خود ببند بلکہ حزبے بر ضد اسلام تشكیل میدادند۔..... اخ

### کشف الاسرار مفت ۱۱۲-۱۱۳

اس جواب کا حامل یہ ہے کہ اگر بالفرض قرآن میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کسیے امام کا (یعنی حضرت علی کا) نام بھی ذکر کر دیا جاتا تو یہ کہاں سے سمجھ لیا گیا کہ اس کے بعد امامت و خلافت کے باعث میں مسلمانوں میں اختلاف نہ ہوتا۔ جن لوگوں نے حکومت و ریاست کی طمع ہی میں بر سہابہ رس سے اپنے کو دین پیغمبر یعنی اسلام سے والبستر کر رکھا اور چپکا رکھا تھا اور جو اسی مقصد کے لیے سازش اور پارٹی بندی کرتے رہے تھے، ان سے ممکن نہیں تھا کہ قرآن کے فرمان کو قسمیم کر کے اپنے مقصد اور اپنے منصوبے سے دست بردار ہو جاتے، جس حیلے اور جس پیغتے سے بھی ان کا مقصد (یعنی حکومت و اقتدار) حاصل ہوتا وہ اس کو استعمال کرتے اور بہر قیمت اپنا منصوبہ پورا کرتے۔ بلکہ شاید اس صورت میں مسلمانوں کے درمیان ایسا اختلاف پیدا ہو تا جس کے نتیجے میں اسلام کی بنیاد ہی منہدم ہو جاتی، کیونکہ ممکن تھا کہ اسلام قبول کرنے سے

جن لوگوں کا مقصد نصب العین صرف حکومت و اقتدار حاصل کرنا تھا، جب وہ دیکھتے کہ اسلام کے نام سے اور اس سے والبستہ رہ کر ہم پر مقصد حاصل نہیں کر سکتے تو اپنا پر مقصد حاصل کرنے کے لیے اسلام ہی کے خلاف ایک پارٹی بنالیتے اور اسلام کے کھلے دشمن بن کر میدان میں آجاتے.....

## یہ کن بد بختوں کا ذکر ہے؟

ہمارے بعض بھائی جو شیعہ مذہبے واقف نہیں ہیں وہ شاید نہ سمجھ سکے ہوں کہ خمینی صاحب کن بد بخوبت لوگوں کے بارے میں فرمائے ہیں کہ وہ حکومت و ریاست ہی کی طبع اور طلب میں اسلام میں داخل ہوئے تھے اور اسی کی امید میں اس سے پچکے رہے اور اگر قرآن میں امت کے امام اور صاحب حکومت کی حیثیت سے حضرت علیؑ کے نام کی ہر احتیاط بھی کر دی جاتی تب بھی وہ لوگ اس کو زمانتے، یہاں تک کہ اگر وہ دیکھتے کہ اسلام چھوڑ کے اور اس کی دشمنی کا موقف اختیار کر کے وہ حکومت و اقتدار حاصل کر سکتے ہیں تو وہ ایسا ہی کرتے اور اسلام کے کھلے دشمن بن کر میدان میں آجاتے۔

تو ان ناواقف بھائیوں کو معلوم ہونا چاہیے کہ مذہب شیعہ کے معروف مسلمان میں سے یہ بھی ہے کہ خلفاءٰ ثلاث کا یہی حال تھا۔ حضرت ابو بکر کو ان کے ایک کاہن دوت نے (اور ایک دوسری شیعی روایت کے مطابق کسی یہودی عالم نے) بتایا تھا کہ مکہ میں ایک نبی پیدا ہوں گے اور ان کی حکومت قائم ہو جائے گی، تم ان کے ساتھ لگ جاؤ گے تو ان کے بعد تم ان کی جگہ حکمران ہو جاؤ گے تو (معاذ اللہ) ابو بکر نے اس کاہن (یا یہودی) کے کہنے کی بنیاد پر حکومت ہی کی طبع میں بظاہر اسلام قبول کیا تھا۔ ”حملہ حیدری“

کا مصنف باذل ایرانی، کاہن والی کہانی بیان کرتے ہوئے لکھتا ہے م  
 باوکا ہنے دادہ بودیک خبر کے میتوں گرد کیے نامور  
 زبطیا زمیں در تہیں چندگاہ بود خاتم انبیاء اللہ  
 تو با خاتم انبیاء گروی چواد بگزرد جانشینیں شوی  
 زکاہن چوبودش بیاد ایں نوید بیا و رذایماں نشاں چوں بدید  
 (حملہ حیدری ص ۱۳۔ بحوالہ آیات بینات ص ۸۲)

اور اسی حملہ حیدری میں ہے۔

خبردادہ بودند چوں کاہناں کر دین محمد بگیسر د جہاں  
 ہمس پیر و انش بعزت رسند تمام اہل انکار ذلت کشند  
 کیے کردازیں رله ایماں قبول کیے محض بہر خدا و رسول  
 ان اشعار کا حامل ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت و نبوت سے پہلے  
 ایک کاہن نے ابو بکر کو اپنے فن کہانت کے حساب سے بتلایا تھا کہ قریبی زمانہ میں مکہ  
 کی سر زمین سے ایک بنی اٹھے کا جو خاتم الانبیاء رہو گا، اس کا دین دنیا میں پھیل  
 جائے گا، اس کے ماننے والوں کو عزت و سر بلندی نصیب ہوگی اور اس کے منکر ذلیل  
 و خوار ہوں گے۔ اے ابو بکر تم اس کے ساتھ لگ جاؤ گے تو اُس کے انتقال کے  
 بعد تم ہی اُس کے جانشین ہو جاؤ گے۔ ابو بکر کو کاہن کی یہ بات یاد تھی اس لیے

لہ (گذشتہ صفوہ کا حاشیہ) حملہ حیدری شیعہ حضرات کی مقابلہ ترین کتابوں میں سے ہے۔ یہی نقطہ نظر  
 کے مطابق تاریخ اسلام کا منظوم ذریعہ ہے۔ اس کا مصنف باذل ایرانی بڑا قادر اکلام شاعر ہے۔ یہ کتاب  
 ہندستان میں بہلی بار تقریباً ۱۹۴۰ء سو سال پہلے ۱۹۲۵ء میں مطبع سلطانی لکھنؤ میں اس دور کے مجتہد  
 عظیم سید محمد صاحب کی اصلاح اور تحریک کے ساتھ طبع ہوئی تھی۔

جب رسول اللہ صَلَّی اللہ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ نبُوت کا دعویٰ کیا تو وہ ایمان لا کے اُن کے ساتھ ہو گئے۔

اور شیعوں کے معروف مصنف علامہ باقر مجلسی نے رسالہ جعیہ میں بارہوں امام معصوم (امام مہدی) کی طرف نسبت کر کے ان کا ارشاد نقل کیا ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ ایشان اندروٹ گفتہ پہلو انہوں نے یہود کے بتلانے کے بنظاہر کلتین گفتند از برائے طمع اینکہ شاید و لایتے و حکومتے حضرت بایشان بدہر و در باطن کافر بودند۔

حوالہ آیات، بینات ص ۸۶-۸۷

بہرحال خمینی صاحب نے اپنی مندرجہ بالا عبارت میں حضرت اخلفاءؑ، ثلاثہ اور اُن کے رفقاء کا تمام اکابر صحابہؓ کے بائے میں فرمایا ہے کہ اسلام میں داخل ہونے سے ان کا مقصد صرف حکومت و اقتدار حاصل کرنا تھا اور اس کے لیے یہ قرآن کے صریح فرمان کی مخالفت کر سکتے تھے اور اگر یہ دیکھتے کہ مقصد اسلام چھوڑ کے اور (ابوجہل و ابو لهب کی طرح) اس کی دشمنی کا موقف اختیار کر کے حاصل ہو سکتا ہے تو یہ لوگ بے در لغت یہ بھی کر گز دیتے رہے اگے اسی سوال کا جواب دیتے ہوئے خمینی صاحب نے حضرات شیعین کا نام لے کر بھی مشق تباہ فرمائی ہے جیسا کہ ناظرین کرام ملاحظہ فرمائیں گے۔)

لہ چونکہ اس وقت ہمارا حصل خطاب بیان سے ہے اس لیے ہم ان خرافات کی تردید میں کچھ کہنے کی ضرورت نہیں سمجھتے، ہمیں لفین ہے کہ ہر مسلمان بلکہ وہ غیر مسلم بھی جو اسلام اور اس کی تابعیت کے بائے میں کچھ جانتے ہیں ان خرافات کو خرافات ہی سمجھیں گے۔ فاتحہم حمد للہ انی یو فکرن

یہاں تک خمینی صاحب کے جواب میں پر گفتگو ہوئی۔ اب ناظرین کرام ان کا جواب میں ملاحظہ فرمائیں۔

۲۔ آنکہ ممکن بود در صورتیکہ امام رادر قرآن ثبت میکر دند آہنا نیکہ جزیرے دنیا و ریاست با اسلام و قرآن سروکار نداشتند و قرآن را وسیلہ اجرائے نیات فاسدہ خود کر دہ بودند آں آیات را از قرآن بردارند و کتاب آسمانی را تحریف کنند و برائے ہمیشہ قرآن را از نظر جہانیاں بیندازند و تارو ز قیامت ایں ننگ برائے مسلمانہا و قرآن آہنا بماند و ہمایعیے را کہ مسلمانوں کتاب ہو دو نصاریٰ میگر فتنہ عیناً برائے خود اینہا ثابت شود۔ (کشف الاسرار ص ۱۳۳)

خمینی صاحب کے اس جواب میں کا حاصل یہ ہے کہ — اگر اللہ تعالیٰ قرآن میں امام کا نام بھی صراحت ذکر فرمادیتا تو جن لوگوں نے اسلام اور قرآن سے صرف دنیا اور حکومت ہی کے لیے تعلق قائم کیا تھا اور قرآن کو انھوں نے اپنی اغراض فاسدہ کا ذریعہ اور وسیلہ بنالیا تھا اور اس کے سوا اسلام اور قرآن سے ان کو کوئی سروکار نہیں تھا ان کے لیے بالکل ممکن تھا کہ ان آئیوں کو (جن میں امام کا نام ذکر کیا گیا ہوتا) وہ قرآن سے نکال دیتے اور اس مقدس آسمانی کتاب میں تحریف کر دیتے اور قرآن کے اس حصہ کو ہمیشہ کے لیے دنیا دالوں کی نظر سے غائب کر دیتے اور روز قیامت تک مسلمانوں اور ان کے قرآن کے لیے یہ بات باعث شرم و عار ہوئی اور مسلمانوں کی طرف سے یہود و نصاریٰ کی کتابوں کے باریں تحریف کا جو اعتراض کیا جاتا ہے وہی اعتراض ان پر اور ان کے قرآن پر عائد اور وارد ہوتا۔

خمینی صاحب کے جواب میں کی وضاحت کرنے ہوئے اور پر جو کچھ لکھا گیا ہے اس کے بعد اس جواب میں پر کسی تبصرہ کی ضرورت نہیں، اس میں خمینی صاحب نے اپنے

اس عقیدہ کا عامم برائی شیعوں کی طرح صفائی سے اظہار فرمایا ہے کہ حضرت آنحضرت  
ثلاثۃ اور ان سے بیعت کر کے مخلصانہ تعاون کرنے والے تمام ہی صحابہ کرام نے (معاذ اللہ)  
صرف دنیا اور حکومت دریاست کی طبع میں اسلام سے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
 وسلم سے تعلق جوڑا تھا اور وہ اپنے اس مقصد کے لیے ہرنا کر دئی کر سکتے تھے یہاں تک  
کہ قرآن میں تحریف بھی کر سکتے تھے ۔۔۔ اس کے بعد خمینی صاحب کا جواب ۵  
ملاحظہ فرمایا جائے ۔۔۔

۵۔ فرض کا ذیل یہ یک ازیں امور نبی شد باز خلاف ازین مسلمانہا  
برخی خواست زیر امکن بود آں حزب ریاست خواہ کا از کار خود ممکن  
نبود دست بردارند فوراً یک حدیث پیغمبر اسلام نسبت دہند کہ نزدیک  
رحلت گفت امر شما باشور کی باشد، علی بن ابی طالب را خدا ازیں  
منصب خلیج کر د۔۔۔  
کشف الاسرار ص ۱۱۳

خمینی صاحب کے اس جواب ۵ کا حاصل یہ ہے کہ فرض کر لیا جائے کہ اگر  
قرآن میں صراحت کے ساتھ امام اور ولی الامر کی حیثیت سے حضرت علی کا نام صراحت  
کے ساتھ ذکر کر دیا جانا اور جواب ۲ و ۳ میں ہم نے جن باتوں کا ذکر کیا اُن میں  
سے بھی کوئی بات ظہور میں نہ آئی اور قرآن میں تحریف بھی نہ کی جاتی اور وہ آیت  
جوں کی توں قرآن میں موجود ہوئی جس میں علی بن ابی طالب کی امامت کی صراحت  
کی گئی ہوتی تب بھی نہیں ہو سکتا تھا کہ امامت و خلافت کے مسلمانوں میں مسلمانوں  
میں وہ اختلاف نہ ہوتا جو ہوا۔ کیونکہ جو پارٹی (یعنی معاذ اللہ ابو بکر و عمر کی پارٹی)  
صرف حکومت و اقتدار کی طالب تھی اور اسی کی طبع اور امید میں اُس نے اپنے کو  
اسلام کے ساتھ چکپا یا تھا، ممکن نہ تھا کہ وہ قرآن کی اس آیت کی وجہ سے اپنے مقصد  
سے دستبردار ہو جاتی، وہ لوگ فوراً ایک حدیث اس مضمون کی گھڑ کے اور رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف نسبت کر کے پیش کر دیئے کہ رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ ز اپنے آخری وقت میں فرمایا تھا کہ تمہاری امارت و حکومت کا معاملہ باہمی شور سے طے ہوگا۔ علی بن ابی طالب کو خدا نے امامت کے منصب سے معزول کر دیا ہے۔ خمینی صاحب کا یہ جواب بھی ان کے باطن کا پورا آئینہ دار ہے اور کسی وضاحت اور تبھرہ سے بے نیاز ہے۔

اس جواب کے بعد خمینی صاحب نے حضرت شیخین کا نام لے کر مشق تبرہ فرمانی ہے پہلے عنوان قائم فرمایا ہے "مخالفتہاً الوبکر بالنص قرآن" اس کے بعد دوسرا عنوان قائم کیا ہے "مخالفت عمر با قرآن خدا" پہلے عنوان کے تحت فرمایا ہے۔ "شاید بگویں اگر در قرآن امامت لفڑی میشد شیخین مخالفت میکردنہ و فرض آنہا مخالفت می خواستند بلکہ مسلمان ہا ز آنہا نہیں پذیر فتنہ"۔ ناچار دریں مخفی چند مادہ از مخالفتہاً آنہا بصرخ قرآن ذکر میکنیں تا روشن شود کہ آنہا مخالفت میکردنہ مردم ہم می پذیر فتنہ۔

### کشف الاسرار ص ۱۵

مطلوب ہے کہ اگر آپ کہیں کہ قرآن میں اگر صراحت کے ساتھ حضرت علی کی امامت دلالیت کا ذکر کر دیا جاتا تو شیخین (الوبکر و عمر) اس کے خلاف نہیں کر سکتے تھے، اور اگر بالفرض وہ اس کے خلاف کرنا چاہتے تو عام مسلمان قرآن کے خلاف ان کی اس بات کو قبول نہ کرتے اور ان کی بات نہ چل سکتی۔ (خمینی صاحب اس کے جواب میں فرماتے ہیں کہ یہ خیال اور یہ خوش گمانی غلط ہے) ہم اس کی چند مثالیں بیہاں پیش کرتے ہیں کہ الوبکر نے اور اسی طرح عمر نے قرآن کے صرخ احکام کے خلاف کام اور فیصلے کیے اور عام مسلمانوں نے ان کو قبول بھی کر لیا۔ کسی نے مخالفت نہیں کی۔ اس کے بعد خمینی صاحب نے (اپنے خیال کے مطابق) اس کی تین مثالیں حضرت

ابو بکر صدیق سے متعلق پیش کی ہیں ان میں پہلی مثال غالباً سبے زیادہ وزنی سمجھ کر  
خمینی صاحب نے یہ پیش فرمائی ہے کہ قرآن آیات اور اس کے بیان فرمائے ہوئے  
قانون و راثت کی رو سے آپ کی صاجزادی فاطمہ زہرا آپ کے ترک کی وارثتیں  
لیکن ابو بکر نے خلیفہ ہونے کے بعد حضرت قرآن حکم کے خلاف ان کو ترک سے محروم  
کر دیا اور رسول خدا کی طرف سے یہ حدیث گھڑ کے لوگوں کے سامنے پیش کر دی۔  
”انامعشر الانبیاء لانورث ماترکناہ صدقۃ (کشف الاسرار ۱۵)“ ( ہم  
پیغمبروں کا کوئی وارث نہیں ہوتا، ہم جو بھی چھوڑیں صدقہ ہے )

خمینی صاحب نے ابو بکر صدیق کی مخالفت قرآن کی یہ پہلی مثال پیش فرمائی  
ہے — جیسا کہ پہلے بھی ہم عرض کر چکے ہیں خمینی صاحب کی باطل کا جواب  
دنیا اس وقت ہمارا موصوع نہیں ہے تاہم یہاں اتنا اشارہ کر دینا ہم نامناسب  
نہیں سمجھتے کہ حضرت ابو بکر صدیق نے یہ حدیث بیان فرمائے خود اپنی صاجزادی حضرت  
عائشہ صدیقہ اور حضرت عمر کی صاجزادی حضرت حفہ کو بھی جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
و سلم کی زوجہ مطہرہ ہونے کی حیثیت سے آپ کی وارثتیں آپ کے ترک سے ان کا  
حسن نہیں دیا۔ ( اس مسئلہ کی پوری بحث نواب محسن الملک مرحوم کی ”آیات بینات“  
میں دیکھی جا سکتی ہے )

صدیق اکبر کی مخالفت قرآن کی خمینی صاحب کی طرف سے پیش کی ہوئی یہ  
پہلی مثال تھی۔ باقی دو مثالیں بھی اسی طرح کی ہیں — اس کے آگے خمینی  
صاحب نے ”مخالفت عمر با قرآن خدا“ کا عنوان قائم کر کے  
چار مثالیں حضرت عمر سے متعلق ذکر کی ہیں۔ جن میں سب سے پہلی  
مثال ( غالباً اپنے دعوے کی سب سے زیادہ روشن اور وزنی  
دلیل سمجھتے ہوئے ) خمینی صاحب نے یہ پیش فرمائی ہے کہ متعہ کو قرآن میں

جائز قرار دیا گیا تھا، عمر نے قرآنی حکم کے خلاف اس کو حرام قرار دے دیا۔ باقی نین مثالیں بھی اسی طرح کی اور اسی وزن کی ہیں۔ ۶

### قياس کن زگستان من بہار مرزا

حقیقت یہ ہے کہ یہ مثالیں ہی حضرات شیخین اور عام صحابہ کرام کے خلاف خمینی صاحب کے قلبی عناد کی دلیلیں ہیں۔ اور چوں کہ یہ سب وہی گھے پڑے مطاعن اور مباحثت ہیں جن پر گزشتہ سات آٹھ صدیوں میں عربی، فارسی اور اردو میں ہی بلامبالغہ سیکڑوں نہیں، ہزاروں چھوٹی بڑی کتابیں اور مفہامیں و مقالات لکھے چاچکے ہیں، اس لیے ہم نے ان مثالوں کا ذکر کرنا اور ان پر تبصرہ کرنا غیر ضروری سمجھا نیز کہ ساتویں اور آٹھویں صدی کے شیخ الاسلام ابن تیمیہ سے لے کر ہماری چودھویں صدی کے حضرت مولانا عبد الشکور صاحب فاروقی لکھنؤی تک اہل سنت کے متکلین مصنفوں نے ان موضوعات پر جو کچھ لکھا ہے (جو بجا رے خود ایک وسیع کتب خانہ ہے) راقم سطوئے کے نزدیک اس پر کسی احتفاظ کی ضرورت ہے نہ گنجائش۔

علاوہ ازیں جیسا کہ پہلے بھی ستر کیا جا چکا ہے ہمارے اس مقالہ کا موضوع شیعہ سنی اخلاقی مسائل پر بحث مباحثہ نہیں ہے۔ اس میں ہمارا خطاب اہل سنت

لے ہائے اکثر ناظرین واقف نہ ہوں گے کہ متعدد مذہب میں صرف جائز اور حلال ہی نہیں ہے بلکہ اعلیٰ درجہ کی عبادت ہے تفسیر الحادیین میں رسول خدا صلم کی طرف نسبت کر کے حدیث نقل کی گئی ہے۔

من تعم مرۃ فد جہة کد جہة الحسین ۱  
ومن تعم مرۃ فد جہة کد جہة الحسن ۲  
ومن تعم ثلاث مرات فد جہة کد جہة علی ۳  
ومن تعم اربع مرات فد جہة کد جہة علی ۴  
(شیعہ الحادیین جلد اول ص ۲۵۶)

ہی سے، خاص کر ان پڑھے لکھا اور دانشور کہلائے جانے والے حضرات سے ہے جو اُس پروپرگنڈے سے تاثر ہیں جو ایرانی سفارتخانوں اور ان کے ایجنسیوں کے ذریعہ خمینی صاحب کی شخصیت کے بارے میں کیا جا رہا ہے کہ وہ شیعہ سنی اختلاف سے بالاتر بلکہ بیزار ہیں، وحدت اسلامی کے داعی ہیں، حضرات خلفاء راشدین کا آخر اور کرتے ہیں اور ایسے لوگوں کو وہ شیطان قرار دیتے ہیں جو شیعہ سنی اختلاف کی بات کریں یہ پروپرگنڈا (جو فیصلہ تقدیر اور جھوٹ پر مبنی ہے) اس طرح کیا جا رہا ہے کہ زمین و آسمان کے درمیان کی پوری فضا اس سے بھر دی گئی ہے۔ الفرض اس مقالہ میں ہمارا خاص خطاب اہل سنت میں سے انہی حضرات سے ہے جو حقیقت سے ناواقفی اور سادہ لوگی کی وجہ سے اس پروپرگنڈے پر یقین کرتے ہیں۔ ہمارا مقدمہ انہی حضرات کو خمینی صاحب کی حقیقت اور حضرات خلفاء راشدین

لہ ہندستان و پاکستان کے ایرانی سفارتخانوں اور ان کی ایجنسیوں اور ایجنسیوں کے ذریعہ اخبارات و رسانی اور مطبوعات کی شکل میں اور دریان میں چوپان پروپرگنڈا اس مسلمانی کیا جا رہا۔ اس کا حال تو کسی درستی سے معلوم ہے لیکن یورپ، امریکہ، افریقہ جیسے مالک کے بارے میں خطوط اور دریے ذرائع سے معلوم ہوا ہے کہ وہاں کی زبانوں میں یہ پروپرگنڈا اس سے بھی زیادہ دلیع پہنانے پر کیا جا رہا ہے اور عام طور سے پڑھے لکھ مسلمان جو حقیقت سے بالکل واقع نہیں اس پروپرگنڈے سے تاثر ہو کر خمینی صاحب کے بارے میں ایسا ہی یقین رکھتے ہیں۔ ان بیچاروں کو کیا معلوم کر تھیہ (یعنی جھوٹ بول کر دوسروں کو جھوک دینا) شیعہ مذہب میں صرف جائز نہیں بلکہ اعلیٰ درجہ کی عبادت اور انہی مصصومین کی سنت ہے۔ مذہب شیعہ کی متبرکاتوں میں یہ مسئلہ لکھا ہوا ہے کہ سنیوں کے ساتھ جماعت میں ان کے امام کے سچے ازراہ تقدیر جو ناز پڑھی جائے اس کا ثواب پھیس درجہ زیادہ ہوگا (من لا يحضره الفقيه) <sup>۱۲۴</sup> تقدیر کے موضوع پر انشاء اللہ <sup>۱۲۵</sup> اگے تفصیل سے لکھا جائے گا۔

اور عام صحایہ کرام اور اہل سنت کے بائے میں ان کے خیالات اور موقف سے وفات کرنا ہے اور ہم سمجھتے ہیں کہ اگر عقلیں منع نہیں کردی گئی ہیں اور ہدایت سمجھدی کا فیصلہ نہیں کر دیا گیا ہے تو خمینی صاحب کی جو عبارتیں ان صفحات میں ان کی کتاب "کشف الاسرار" سے نقل کی گئی ہیں وہی اس مقصد کے لیے کافی ہیں۔

ہاں اس سلسلہ میں حضرت فاروق اعظم کی شان میں خمینی صاحب کا ایک انتہائی دل آزار اور دلخراش جملہ ہم دل پر جو جرکے ان فریب خورده حضرات کی عبرت دیصیرت کے لیے اور نقل کرتے ہیں۔

خمینی صاحب نے "مُنَّى الْفَتِّ عمر بْنُ قَرَآنْ خَدَا" کے عنوان کے تحت، مبسوط آخريں "حدیث قطاس" کا ذکر کیا ہے۔ اس سلسلہ کلام میں فاروق اعظم کی شان میں اُن کے آخری الفاظ یہ ہیں۔

"ایں کلام پاؤہ کہ از اصل کفر و زندقہ ظاہر شدہ مخالفت است  
بایاتے از قرآن بکریم" (کشف الاسرار ص ۱۹)

اس جملہ میں حضرت فاروق اعظم کو صراحت کا فروزندگی قرار دیا گیا ہے۔ خمینی صاحب کی اس گستاخی پر کہنے کو توبہت کچھ دل چاہتا ہے لیکن اس سے اپنے غیظ و غضب کے اظہار کے سوا کوئی فائدہ نہ ہو گا اس لیے اس کا انتقام عزیز و انتقام ہی کے پر کرتے ہیں۔

---

خمینی صاحب نے اس بحث کے آخریں ایک عنوان قائم فرمایا ہے:  
نتیجہ سخن مادریں بارہ (یعنی شیخین کی طرف سے قرآن کی مخالفت کے بائے میں ہماری مندرجہ بالا گفتگو کا نتیجہ) اس عنوان کے تحت خمینی صاحب تحریر فرماتے ہیں۔

از مجموعه ایں ماده معلوم شد مخالفت کردن۔ شیخین از قرآن در حضور  
سلمان اس یک امر خلیل می ہے نہ بود و سلامان نیز پا داخل در حزب خود آنہا  
بوده در مقصود با آنہا بودند، دیا اگر ہمارہ بودند جو اس حرف زدن در مقابل  
آنہا کہ با پیغمبر خدا و دخرا و دخرا ایں طور سلوك میکردن نداشتند، دیا اگر گا ہے  
یکے از آنہا یک حرف میزد سخن اوارجے نیگراشتند و حملہ کلام آنکہ اگر در  
قرآن ہم ایں امر با مراحت لیجہ ذکر نیشد باز آنہا دست از مقصود خود بر نمیدا  
و ترک ریاست بر لے گفتہ خدا نمی کردند۔ مفہوماً چوں ابو بکر ظاہر سازیش  
بیشتر بود با یک حدیث ساختگی کار را تمام میکر دچنانچہ راجح بآیات ارش  
دید یہ عاز عمر ہم استبعاد نداشت کہ آخر امر بگوید خدا یا جرسیل یا پیغمبر  
فرستادن یا آوردن ایں آیت اشتباه کردن و بمحور شدن، آنگاه  
سپیان نیز از جائے برخواستند و متابعت اور اسیکردن دچنانچہ در ایں ہمہ  
تغیرات کہ درین اسلام داد متابعت انکردن و قول اور آیات قرآن  
و گفتہ کے پیغمبر اسلام مقدم داشتند۔ کشف الامر از ۱۴۰-۱۲۰

خیلی صاحب نے اس طول طویل عبارت میں اپنے ناظرین کے سامنے اس بحث  
کا نتیجو اور خلاصہ پیش کیا ہے جو انھوں نے شیخین (حضرت ابو بکر و حضرت عمر) کی مخالفت  
قرآن کے بارہ میں کی ہے، (جو ہمارے ناظرین کامنے گئی ستر صفحات میں ملاحظ  
فرمانی) خیلی صاحب کی اس عبارت کا حاصل یہ ہے کہ ہم نے ابو بکر و عمر کی مخالفت  
قرآن کی جو مثالیں پیش کی ہیں ان سے معلوم ہو گیا کہ سلامانوں کی موجودگی میں اور  
علانیہ ان کے سامنے صریح قرآنی احکام کے خلاف رویہ اختیار کرنا ان دونوں کے لیے  
کوئی اہم اور غیر معمولی بات نہیں تھی، اس وقت کے سلامانوں (یعنی صحابہ) کا حال  
یہ تھا کہ یا تو وہ ان کی پارٹی میں شامل اور حکومت و اقتدار طلبی کے ان کے مقصد و

نسب السن میں اُن کے ساتھ شریک، اُن کے رفیق کارا اور پوپے ہمتوان تھے، یا اگران کی پارٹی میں شامل اور ان کے پوپے ہم فوانہمیں تھے تو بھی ان کا حال پتھا کروہ ان جفا پیشہ طاقتو رمنا فقین کے خلاف ایک حرف بھی زبان سے نکالنے کی جرأت نہیں کر سکتے۔ تھے جو خود رسول خدا اور آپ کی لخت جگر فاطمہ زہرا کے ساتھ ظالمانہ سلوک کر چکے تھے، وہ ان سے ڈرتے تھے اس وجہ سے اُن کے خلاف زبان ہونے کی ان میں جرأت وہت ہی نہیں تھی، اور اگر اُن میں سے کوئی بات کرنے کی ہمت

لہ اس ظالمانہ سلوک سے خوبی حصہ کا اشارہ اُن شیعی روایات کی حرف بجن میں بیان کیا گیا ہے کہ (معاذ اللہ) شجین اور ان کی پارٹی کے خاص ساتھیوں نے رسول خدا (صلی اللہ علیہ وسلم) کو کبی ایذا میں پہنچا میں اور کیسے کیے تھے اور آپ کی وفات کے بعد آپ کی لخت جگر فاطمہ زہرا کے ساتھ کیسا ظالمانہ سلوک کیا، اب کہنے ان کو بپکے ترکے موروم کیا اور (معاذ اللہ) عمر نے ان کے بازو پر ایسا ازیاز مارا جس سے ان کا بازو سوچ گیا، اور گھر کا دروازہ ان پر گردایا جس سے ان کی پسلیاں فوٹ گئیں اور پیٹ میں جو بچہ تھا جس کا نام پیدائش سے پہلے ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حسن رکھے گئے تھے وہ شہید ہو گیا۔ یہ (خرافاتی) روایت ملا باقر علیہ نے جلال الدین میں ذکر کی ہے (اس کے اولاد و ترجیم مطبوع لکھنور کے حضرت اول مدفن پر بھی دیکھی جا سکتی ہے) اور اضخم ہے کہ خوبی صاحبی اپنی اس کتاب کشف الامراء کے ۱۲۱ صفحہ کی کتابوں کو معتبر قرار دیکر اُن کے مطالعہ کا مشورہ دیا ہے۔ نیز یہ روایت شیعہ مسلم کی معتبر نزین کتاب الحجج طرسی ۱۲۲ میں بھی ہے۔ علاوہ ازیں خوبی صاحب نے حضرت عمر کے بائی میں کشف الامراء ہی میں لکھا ہے کہ انہوں نے رسول خدا کے آخری وقت میں آپ کی شان میں الی گناہی کی کہ روح پاک کو انتہائی صندھ ہوا اور آپ اسی صندھ کو لے کر دنیا سے خست ہوئے۔ (۱۲۳) اور اسی کشف الامراء میں حضرت عمر کے بائی میں لکھا ہے کہ انہوں نے رسول خدا کے گھر میں آگ لگانی (درخانہ پیغمبر آرش زد

بھی کرتا اور کچھ بولتا تو وہ اس کی کوئی پرواہ نہ کرتے اور جو کرنا ہوتا وہی کرتے —  
 حاصل یہ کہ اگر قرآن میں امامت کے منصب کے لیے حضرت علی کے نام کی صراحت بھی کر دی  
 گئی ہوتی تب بھی یہ لوگ (شیخین اور ان کی پارٹی) اللہ کے فرمان کی وجہ سے حکومت  
 پر قبضہ کرنے کے اپنے مقصد اور منصوب سے ہرگز مستبدار نہ ہوتے، ابو بکر جنہوں نے پہلے سے  
 پورا منصوب پر تیار کر رکھا تھا، قرآن کی اُس آیت کے خلاف ایک حدیث گھڑک کے پیش  
 کر دیتے اور معاملہ ختم کر دیتے جیسا کہ انہوں نے حضرت فاطمہ کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
 کی میراث سے محروم کرنے کے لیے کیا — اور عمر سے بالکل بعد نہیں تھا کہ وہ (اس  
 آیت کے باعث میں جس میں صراحت کے ساتھ امامت کے منصب پر حضرت علی کی نافرمانی  
 کا ذکر کیا گیا ہے تما) یہ کہہ کر معاملہ ختم کر دیتے کریا تو خود خدا سے اس آیت کے نازل کرنے  
 میں یا جریں یا رسول خدا سے اس کے پہنچانے میں بھول چوک ہو گئی، اُس وقت سنی  
 لوگ بھی ان کی تائید کے لیے کھڑے ہو جاتے اور خدا کے فرمان کے مقابلہ میں اُن ہی  
 کی بات مانتے — جیسا کہ ان ساری تبدیلیوں کے باعث میں ان کا رویہ ہے جو  
 عمر نے دین اسلام اور اُس کے احکام میں کی ہیں، ان سب میں مبنیوں نے قرآن آیات  
 اور رسول خدا کے ارشادات کے مقابلہ میں عمر کی بات ہی کو مقدم رکھا ہے اور اسی کی  
 پیروی کر رہے ہیں۔

### حضرت عثمان ذوالنورینؓ کے باعث میں:

شاید ناظرین نے بھی محسوس کیا ہو کہ حضرت شیخین، عام صاحبِ کرام اور اس کے  
 آگے اُن کے متبوعین اولین و آخرین اہل سنت کے باعث میں تو خمینی صاحب نے  
 اس موقع پر اپنے خیالات "تحقیقات" کا اظہار فرمایا لیکن خلیفہ ثالث حضرت عثمانؓ  
 کا کوئی ذکر ہی نہیں آیا — تو ان کو معلوم ہونا چاہیے کہ خمینی صاحب کے نزدیک

وہ (معاذ اللہ) اس درجہ کے مجرم ہیں کہ ان کو اور ان کے ساتھ حضرت معاویہؓ کو انھوں نے  
بیزید کے ساتھ مجرمین کے کٹھے میں کھڑا کیا ہے۔ اسی کتاب "کشف الامراض" میں  
مندرجہ بالا بحث سے چند صفحے پہلے یغمون لکھنے کے بعد کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول  
کو بیسیج کر دین اسلام کی، اور خداوندی قانون کے مطابق ایک حکومت عادله کی  
تعمیر و تکمیل کرائی اور یہ عمارت مکمل ہو گئی، تو عقل کا تقاضا ہے کہ وہ خدا اُس کی بقا  
اور حفاظت کا بھی انتظام کرے اور اپنے پیغمبر ہی کے ذریعہ اس کے ہائے میں ہدایت  
نہیں، اگر وہ ایسا نہیں کرتا، تو وہ اس کا مستحق نہیں کہ اس کو خدامان کر جم اس کی پرتش  
کریں۔ آگے اسی سلسلہ میں خمینی صاحب نے لکھا ہے۔

ماخذ اے را پرستش میکنیم و میشناسیم کہ کارہائیش بر اساس عقل پائیدار  
و بخلاف گفتہ عقل استیح کا اے نہ کند نہ آں خدا اے کہ بنائے مرتفع  
از خدا پرستی و عدالت و دینداری بنائند و خود بجز ای آں بکوشد و زیر بمعاویہ  
و عثمان و ازیں قبل چپا چپی ہائے دیگر را برم امارت دہر۔

(کشف الامراض)

مطلوب یہ ہے کہ ہم ایسے خدا کی پرتش کرتے اور اسی کو مانتے ہیں جس کے ساتھ  
کام عقل و حکمت کے مطابق ہوں۔ ایسے خدا کو نہیں جو خدا پرستی اور عدالت و  
دینداری کی ایک عالی شان عمارت تیار کرائے اور خود ہی اس کی بر بادی کی کوشش  
کرے کہ بیزید و معاویہ اور عثمان جیسے ظالموں بدقاشوں کو امارت اور حکومت پر د  
کر دے۔

اس وقت ہم کو اس پر کوئی تبصرہ نہیں کرنا ہے ناظرین کو صرف یہ بتلانا ہے کہ  
حضرت عثمان بھی (جن کے ساتھ رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ نے یہے بعد دیگرے  
و دو صاحبزادیوں کا نکاح کیا اور یہ شرف اُن کے سوا کسی کو حاصل نہیں،) خمینی صاحب

کے نزدیک اس درجہ کے مجرم ہیں۔ (کبرت کلمہ تخرج من افواہهم)

اب رہ گئے بس حضرت علیؑ اور ان کے تین یا چار ساتھی (حضرت سلامان فارسی الوداع غفاری، مقداد بن الاسود اور ایک روایت کے مطابق چوتھے عمار بن یامر بھی) اس وقت کے ایک لاکھ سے اور پسلانوں میں شیعی روایات کے مطابق بس یہی پانچ حضرت تھے، جو منافق نہیں تھے مون من صادق تھے، اور وفات نبوی کے بعد بھی یہ ثابت قدم ہے۔ اور یہ بھی ظاہر ہے کہ اس پانچ نفری جماعت میں قائد اور امیر کی حیثیت حضرت علیؑ کی تھی باقی چاروں کے متبوع اور پیر و کار تھے۔ لیکن (شیعی روایات اور خمینی صاحب کے بیان کے مطابق) ان کا بھی حال یہ تھا کہ یہ جانتے کے باوجود کہ ابو بکر (معاذ اللہ) مون نہیں منافق ہیں اور انہوں نے حرف حکومت اور اقتدار کی طرح اور ہوس میں اپنے کو مسلمان ظاہر کر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ چپکا رکھا تھا، اور (معاذ اللہ) یہ ایسے بدکاراء ہیں کہ حکومت طلبی کے مقصد کے تقاضے سے قرآن میں تحریف بھی کر سکتے ہیں، اور اس کے بعد بھی آگے یہ کہ اگر کسی دو یہ عhos کریں کہ اسلام چھوڑ کر (اور ابو جہل و ابو لہب کی طرح) اسلام دشمنی کا موقف اختیار کر کے ہی یہ حکومت و اقتدار حاصل کر سکتے ہیں تو یہ بھی کر گزریں گے۔ (بہرحال ابو بکر کے بائیے میں یہ سب کچھ جانتے کے باوجود) حضرت علیؑ نے دباؤ کی مجبوری سے تقدیر کار استہ اختیار کر کے ان کی بیعت کی اور ان کے ساتھ ان کے چاروں ساتھیوں نے بھی اسی طرح تقدیر کار استہ اختیار کر کے ضمیر کے خلاف ان کی بیعت کی۔

شیعہ حضرات کی معبر کتاب "احجاج طبری" میں ہے۔

مامن الامۃ احمدؓ سولے علیؑ کے اور ہمارے ان چاروں  
بایع مکرہا غیر علیؑ کے امت میں سے کسی نے ابو بکر کی

واربعتا (م۳) بیعت زور اور زبردستی سے مجبور ہو کر  
نہیں کی (یعنی ان کے سواب مسلمانوں نے ان کی بیعت برخنا و غبت کی۔)

پھر شیعہ مذہب کے مسلمات میں سے ہے کہ حضرت علی، ابو بکر کی پوری مدت  
خلافت میں اس تلقینہ ہی کی روشن پر قائم رہے، دن میں پارچ وقت ان کے پیچھے  
نمازیں پڑھتے ہے، اور امور خلافت میں برابر تعاون کرتے ہے۔ پھر ہی روایہ ان کا  
حضرت عمر کے قریبادس سال دور خلافت میں اور اس کے بعد حضرت عثمان کے قریباً  
بارہ سالہ دور خلافت میں بھی رہا۔ — الفرض خلفاء شیعہ کے پورے ۲۴ سال دور  
خلافت میں وہ اسی روشن پر قائم رہے، انہوں نے کبھی جمع یا عیدین یا حج کے  
جیسے مجامح میں امامت و خلافت کے مسلمین اپنے اختلاف کا اظہار نہیں کیا،  
ان کا روایہ تعاون اور وفاداری ہی کارہا۔

پھر شیعی روایات میں اُس جبرا اور زبردستی کی جو تفصیل بیان کی گئی ہے جس سے  
جبور ہو کر حضرت علی نے بیعت کی تھی، وہ بڑی ہی شرمناک اور خود علی مرفقی کے  
حق میں انتہائی توہین آمیز ہے۔ — احتجاج طرسی کی جس روایت میں اس  
جری بیعت کا ذکر کیا گیا ہے اسی میں ہے کہ "حضرت علی کے گلے میں رسی ڈال کر  
گھر سے گھیٹ کے ابو بکر کے پاس لا بیا گیا اور وہاں عمر اور خالد بن ولید وغیرہ  
تلواریں لیے کھڑے تھے اور (معاذ اللہ) عمر نے دھمکی دی کہ بیعت کرو ورنہ مر قلم  
کر دیا جائے گا، اس طرح ان کو مجبور کیا گیا تب آخر الامر انہوں نے بیعت کی" —  
(ملحقاً، احتجاج طرسی م۳ و م۴)

جیسے ہے کہ ان شیعہ مصنفین نے یخrafat روایت جس میں حضرت علی کی سخت  
ترین توہین و تذلیل کی گئی ہے اور ان کو انتہائی بزدل اور پست کردار دکھایا گیا  
ہے، اپنی تصنیفات میں شامل کرنا اس طرح مناسب سمجھا۔ ہمارے نزدیک تو اس کی

کوئی معقول توجیہ اس کے سوانحیں کی جا سکتی کہ حضرات شخین کی عداوت اور انکو ظالم و جابر ثابت کرنے کا حذر ان پر ایسا غالب گیا کہ وہ اس کو سوچ ہی نہ سکے کہ اس روایت سے خود حضرت علی کی تصور کرنی خراب بنتی ہے۔؟

حضرت علی رَضِیَ اللہُ عَنْہُ تَوَمَت کے سابقین اولین میں ہیں، ان میں خداداد غیر معمولی طاقت و شجاعت اور فطری غیرت و محیت کے علاوہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت و تربیت کے فیض سے عزیمت و قربانی، راہ حق میں جانبازی اور شوق شہادت کے اوصاف مثالی حد تک راست ہو گئے تھے، ان کے باعث میں یہی بزرگی اور پست کرداری کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔ بعد کے دور میں بھی اس امت میں ایسے افراد پیدا ہوتے ہیں جنہوں نے "کلمۃ حق عن سلطان جائز" کے چہار کی تابناک مثالیں قائم کی ہیں۔ — امام ابو حیفہ نے خلیفہ وقت کی خواہش و فرمائش کو پورا کرنے سے انکار کر دیا کیونکہ وہ ان کے نزدیک غلط اور خلاف دیانت تھی اور اس کی پاداش میں جیل جانے کو پسند کیا اور جیل کی سختیاں جھیلیں۔ — امام مالک کو اس وقت کے عباسی حکماء نے طلاق مگرہ "کام لہ بیان کرنے سے منع کیا، انہوں نے اس پابندی کو قبول کرنے سے انکار کر دیا، حکومت کی طرف سے ان کو سخت ترین مزاردی گئی اور اونٹ پر سوار کر کے مجرموں کی طرح ان کو گشت کرایا گیا تاکہ لوگ دیکھ لیں اور سمجھ لیں کہ کوئی شخص کتنا ہی بڑا اور کیسا ہی مقتند اہو اگر وہ حکماء کی بات نہیں مانے گا تو اس کا یہ خبر ہو گا بلکہ ایام مالک کی اس گشت ہی کے دوران پکار پکار کر کہتے تھے۔

من عرفی فقد عرفی، و  
بچاننا اکوئی تلاماہوں کیں مالک بن عینی  
انہوں نہیں کہنا ہوں اور فتویٰ بیاہوں کی  
من لم یعرفنی فاما مالک بن  
النس اقول، طلاق المکر لبین شیء

پھر اسی طرح امام احمد بن حنبلؒ کو خلیفہ وقت نے مجبور کیا کہ وہ "خلق قرآن" کے مسلمان میں اس کے مسلک سے اتفاق اور اس کی ہنزاں کریں، اس کے خلاف اپنے مسلک کا اظہار نہ کریں۔ لیکن جب امام مسعودؒ نے اس سے انکسار کر دیا تو ان پر جلاود مسلط کر دیئے گئے جو کوڑے بر ساتے تھے اور امام کے جسم سے خون کے فوارے چھوٹے تھے، اس وقت بھی وہ پکار کر بھی کہتے تھے "القرآن کلام اللہ غیر مخلوق" (قرآن اللہ کا کلام ہے، مخلوق نہیں)

یہ تو اسلام کی ابتدائی صدیوں کی مثالیں ہیں، ہر دور میں امت میں ایسے ہمایہ عزیت و استقامت پیدا ہوتے رہے ہیں جن کے ذکرے تاریخ کی کتابوں میں دیکھے جاسکتے ہیں، اور خود ہمارا دور بھی اس طرح کی مثالوں سے خالی نہیں رہا۔ پہلی جنگ عظیم (۱۹۱۲ء تا ۱۹۱۸ء) میں فتح حاصل کرنے کے بعد برطانوی حکومت اس کا ثبوت پیش کر چکی تھی کہ وہ دنیا کی سب سے بڑی طاقت ہے، ہمیک اسی زمانے میں اسی حکومت کے خلاف ہمارے اسی مسلک ہندستان میں تحریک خلاف اٹھی، اللہ تعالیٰ کے ہزاروں با توفیق بندے انگریزوں کی حکومت میں رہ کر انگریزی حکومت کے خلاف یہ جانتے کہ اس کے میتوں میں جیل بنا دال دیے جائیں گے اور پھر ایسا ہی ہوتا تھا (اس وقت کی جیل گویا اس دنیا کا جہنم تھی) اس مسلمانی خاص طور سے حضرت مولانا سید حسین احمد مدینی رحمۃ اللہ علیہ کا یہ واقعہ قابل ذکر ہے کہ انہوں نے ایک تقریب میں اعلان کیا کہ انگریزی حکومت کی فوج کی ملازمت حرام ہے۔ ان کی اس تقریب پر مقدمہ چلا "جو کراچی کے مقدمہ" کے نام سے مشہور و معروف ہے یہاں کی طرف سے ان سے پوچھا گیا کہ کیا آپ نے یہ تقریب کی تھی؟ آپ نے فرمایا کہ، "ہاں! میں نے ایسا ہی کہا تھا، اور اب پھر کہتا ہوں کہ انگریزی حکومت کی فوج کی ملازمت حرام ہے۔"

جس اک ہونا چاہیے تھا، عدالت کی طرف سے نہیں قید کا حکم سنایا گی، اور وہ قید میں رہے۔

بہر حال شیعی روایات کا یہ بیان اور شیعو حضرات کا یہ عقیدہ کہ حضرت علی نے دباؤ اور دھمکی سے مجبور ہو کر ایسے شخص کی بیعت کی جس کے باۓ میں وہ جانتے تھے کہ وہ مومن نہیں منافق ہے اور اس کے بعد ان کا رویہ بھی بظاہر و فاداری اور تعاون کا رہا اور پھر خلفاءٰ ثلاث کے پوتے ۲۳ سالہ دور میں تقیہ کے نام سے یہی روشن ان کی رہی۔ ہمارے نزدیک عقل و نقل کے لحاظ سے قطعاً غلط اور حضرت علی پر عظیم بہتان ہے اگر اس کو صحیح مانا جائے تو حضرت علی اس قابل بھی نہیں رہے کہ کسی عدالت میں ان کی شہادت قبول کی جاسکے۔

اور یہ کہنا کہ حضرت علی کو یہی اللہ اور اس کے رسول کا حکم تھا (جس اک شیعی روایات میں کہا گیا ہے) ”عذر گناہ بد تراز گناہ“ اور اللہ و رسول کو اس گناہ عظیم کا ذمہ دار قرار دینا ہے۔ تعالیٰ اللہ عن ذالک علّا کبیراً

ہم نے حضرت علی مرفنی کی پوزیشن صاف کرنے کے لیے یہاں اتنی تفصیلی گفتگو ضروری سمجھی، ورنہ ہم اپنے ناظرین کو صرف یہ بتانا چاہتے تھے کہ شیخین، ذوالنورین اور عام صحابہ کرام کے باۓ میں خمینی صاحب کے خیالات توان کو معلوم ہو چکے، حضرت علی مرفنی کے باۓ میں بھی ان کا وہ نقطہ نظر اور عقیدہ ان کے سامنے رہے جس سے واقف ہونا، شیعہ مذہب کو اور خمینی صاحب کو سمجھنے کے لیے ضروری ہے۔

حضرات شیخین، ذوالنورین، عام صحابہ کرام اور اہل سنت  
کے بارے میں خمینی صاحب کے فرمودات ایک نظر میں

خمینی صاحب کی کتاب "کشف الاسرار" کی جو عبارتیں گذشتہ صفحات  
میں ناظرین کرام نے ملاحظہ فرمائیں جن میں انھوں نے حضرات شیخین و ذوالنورین  
عام صحابہ کرام اور اولین و آخرین اہل سنت کے بارے میں تقیہ کی لਾگ پیدٹ کے  
بغیر اپنے عقیدہ و مسلک کا صراحت وصفاً اور پورے ادعے کے ساتھ اظہار فرمایا ہے  
اُن کے بارے میں جو کچھ ہم کو اپنے خاص مخاطبین سے عرض کرنا ہے، مناسب معلوم  
ہوتا ہے کہ اس سے پہلے مختصر الفاظ میں خمینی صاحب کے ان فرمودات کا حاصل  
چند نمبروں میں یکجا ناظرین کے سامنے "نفل کفر کفر نباشد" کی مذرت کے  
ساتھ پیش کر دیا جائے۔

(۱) شیخین ابو بکر و عمر دل سے ایمان ہی نہیں لائے تھے ہر حکومت اور  
اقتدار کی طبع و ہوس میں انھوں نے بظاہر اسلام قبول کر لیا تھا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ اپنے کو چپکا رکھا تھا۔ (جیسا کہ ناظرین کو معلوم ہو چکا ہے یہ  
چپکا رکھنا خود خمینی صاحب کی تعبیر ہے۔)

(۲) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد حکومت و اقتدار حاصل کرنے کا ان کا  
جو منصوب تھا اس کے لیے وہ ابتداء ہی سے سازش کرتے رہے اور انھوں نے اپنے  
ہم خیالوں کی ایک طاقتو ریاضی بنالی تھی، ان سب کا صل مقصد اور مطلع نظر

رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کے بعد حکومت پر قبضہ کر لینا ہی تھا۔ اس کے سوا اسلام سے اور قرآن سے ان کوئی سروکار نہیں تھا۔

(۳) اگر بالفرض قرآن میں صراحت کے ساتھ رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کے بعد امامت و خلافت کے لیے حضرت علی کی نامزدگی کا ذکر بھی کر دیا جاتا ہے بھی یہ لوگ ان قرآنی آیات اور خداوندی فرمان کی وجہ سے اپنے اُس مقصد اور منصوبہ سے دستبردار ہوئے والے نہیں تھے جس کے لیے انہوں نے اپنے کو اسلام سے اور رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ سے چپکا رکھا تھا، اس مقصد کے لیے جو حیلے اور جو دادُ تجھے ان کو کرنے پڑتے وہ سب کرتے اور فرمان خداوندی کی کوئی پرواہ نہ کرتے۔

(۴) قرآنی احکام اور خداوندی فرمان کے خلاف کرنا ان کے لیے ممولی بات تھی، انہوں نے بہت سے قرآنی احکام کی مخالفت کی اور خداوندی فرمان کی کوئی پرواہ نہیں کی۔

(۵) اگر وہ اپنا مقصد (حکومت و اقتدار) حاصل کرنے کے لیے قرآن سے ان آیات کا نکال دینا ضروری سمجھتے (جن میں امامت کے منصب پر حضرت علی کی نامزدگی کا ذکر کیا گیا ہوتا) تو وہ ان آئیوں ہی کو قرآن سے نکال دیتے، یہ ان کے لیے ممولی بات تھی۔

(۶) اور اگر وہ ان آیات کو قرآن سے نکالتے تب وہ یہ کر سکتے تھے اور یہی کرتے کہ ایک حدیث اس مضمون کی گھٹکے اور رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کی طرف منسوب کے لوگوں کو نہ دیتے کہ آخری وقت میں آپ نے فرمایا تھا کہ امام و خلیفہ کا انتخاب کا مسئلہ شوری سے ط ہو گا اور علی جن کو امامت کے منصب کے لیے نامزد کیا گیا تھا اور قرآن میں بھی اس کا ذکر کر دیا گیا تھا، ان کو اس منصب سے معزول کر دیا گیا۔

(۷) اور یہ بھی ہو سکتا تھا کہ عمران آیات کے باقی میں کہہ دیتے کہ یا تو خود خدا سے ان آئیوں کے نازل کرنے میں یا جریل یا رسول خدا سے ان کے پہنچانے میں اشتباہ ہو گیا،

یعنی غلطی اور جوک ہو گئی۔

(۸) خمینی صاحب نے حدیث قرطاس ہی کا ذکر کرتے ہوئے بڑے دردناک نوح کے انداز میں (حضرت عمر کے بائی میں) لکھا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وساتھی کے آخری وقت میں اُس نے آپ کی شان میں ایسی گستاخی کی جس سے روح پاک کے انتہائی صدمہ پہنچا اور آپ دل پر اس صدیکا دار غلطے کر دنیا سے رخصت ہوئے۔ اس موقع پر خمینی صاحب نے صراحت کے ساتھ یہ بھی لکھا ہے کہ عمر کا یہ گستاخانہ کلد درصل اس کے باطن اور اندر کے کفر و زندگی کا ظہور تھا، یعنی اس سے ظاہر ہو گیا کہ (معاذ اللہ) وہ باطن میں کافروں زندگی تھا۔

(۹) اگر یہ شیخین (اور ان کی پارٹی والے) دیکھنے کے قرآن کی ان آیات کی وجہ سے (جن میں امامت کے لیے حضرت علی کی نافرذگی کی گئی ہوئی) اسلام سے دابستہ رہتے ہوئے ہم حصول حکومت کے مقصد میں کامیاب ہیں ہو سکتے، اسلام کو ترک کر کے اور اُس سے کٹ کر یہ مقصد چال کر سکتے ہیں، تو یہ ایسا ہی کرتے اور راجہ جہل والوں ہب کا موقف اختیار کر کے اپنی پارٹی کے ساتھ اسلام اور مسلمانوں کے خلاف صفت آزاد ہو جاتے۔

(۱۰) عثمان دعاویہ اور زید ایک ہی طرح کے اور ایک ہی درجہ کے "چاولجی" (ظالم و جرم) تھے۔

(۱۱) عام صحابہ کا حال یہ تھا کہ یا تو وہ ان کی (شیخین کی) خاص پارٹی میں شریک شامل، ان کے رفیق کارا اور حکومت طلبی کے مقصد میں ان کے پوچھے ہم نو انھے۔ یا پکروہ نہے جو ان لوگوں سے ڈرتے نہے اور ان کے خلاف ایک حرف زبان سے نکالنے کی اُلیٰ میں جرأت وہت نہیں تھی۔

(۱۲) دنیا بھر کے اولین و آخرین اہل سنت کے بارے میں خمینی صاحب  
کا ارشاد ہے

سنیوں کا معاملہ یہ ہے کہ ابو بکر و عمر قرآن کے صریح احکام کے خلاف جو کچھ کہیں،  
یہ لوگ قرآن کے مقابلہ میں اسی کو قبول کرتے اور اسی کی پیروی کرتے ہیں۔ عمر نے  
اسلام میں جو تبدیلیاں کیں اور قرآنی احکام کے خلاف جو احکام جاری کئے سنیوں  
نے قرآن کے ہلکے مقابلہ میں عمر کی تبدیلیوں کو اور ان کے جاری کئے ہوئے  
احکام کو قبول کر لیا اور وہ انہی کی پیروی کر رہے ہیں۔

## خمینی صاحب کے ان فرمودات کے لوازم و تابع :-

قرآنی آپاں اور احادیث  
متواترہ کی تکذیب

خمینی صاحب نے "کشف الاسرار" کی اُن عبارتوں میں جو ناظرین کرام نے  
گذرے صفات میں ملاحظہ فرمائیں (اوہ جن کا حاصل سطور بالا میں عرض کیا گیا) حضرت آ  
خلفاءٰ ثلاثہ اور ان کے خاص رفقا، یعنی حضرت علی مرفقی اور ان کے ۳-۴  
ساتھیوں کے علاوہ تمام ہی سابقین اولین، مثلاً حضرت ابو عبیدہ بن ابی حجاج  
حضرت عبد الرحمن بن عوف، حضرت سعد بن ابی وفاس، حضرت طلحہ، حضرت زیر  
وغیرہ صفت اول کے ساتھ ہی صحابہ کرام کے بارے میں جو کچھ فرمایا ۔۔۔ یعنی یہ  
کہ یہ سب (معاذ اللہ) منافقین تھے، مرفق حکومت اور اقتدار کی طرح اور ہوس  
میں اس پوری پارٹی نے بظاہر اسلام قبول کر کے اپنے کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

سے چکار کھاتھا اور یہ ایسے شقی اور ناخدا ترس تھے کہ اپنے اس مقصود کے لیے بے شکل قرآن میں تحریف اور قطع برید کر سکتے تھے۔ اور حدیث کہ اگر یہ لوگ اپنے اس مقصود کے لیے اسلام کو چھوڑ کے (ابو جہل اور ابو لہب کی طرح) اسلام دشمنی کا موقف اختیار کر کے مسلمانوں کے خلاف صفع آرا ہو جانا ضروری سمجھتے تو یہ ایسا بھی کر سکتے تھے۔ وغیرہ وغیرہ۔

الغرض خمینی صاحب نے یہ جو کچھ فرمایا ظاہر ہے کہ یہ قرآن مجید کی ان تمام آیات کی تکذیب ہے جن سے قطعیت کے ساتھ معلوم ہوتا ہے کہ حضرات خلفاء راشدین (بشمل حضرت علی مرضی) اور تمام ہی سابقین اولین اور وہ تمام صحابہ کرام جو دین کی دعوت و نفرت اور جہاد فی سبیل اللہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ہے وہ سب مومنین صادقین ہیں، مقبولین بارگاہ خداوندی ہیں، جنتی ہیں، اللہ ان سے راضی اور وہ اللہ سے راضی ہیں۔

ان آیات کو پوری وضاحت اور تشریح کے ساتھ حضرت شاہ ولی اللہؐ کی ازالۃ الخفا میں، اور نواب محسن الملکؐ کی آیات بیناٹ حصہ اول میں دیکھا جاسکتا ہے۔ ان دونوں بزرگوں کے بعد حضرت مولانا عبد الشکور فاروقی لکھنؤیؐ نے علمی درہ علمی درہ ان آیات کی تفسیر میں مستقل رسائل لکھے ہیں، ان چزوں کا

لہ حضرت مولانا عبد الشکور صاحبؐ کے اس سلسلہ کے چند رسائل کے نام یہ ہیں۔

مقدمہ تفسیر آیات خلافت — تفسیر آیات استخلاف — تفسیر آیت تمکین فی الارض — تفسیر آیت فی — تفسیر آیت اطماد دین — تفسیر آیت رضوان — تفسیر آیت میراث ارض — تفسیر آیت میراث — تفسیر آیت اعراب (ان کے علاوہ بھی اس سلسلہ کے متعدد تفسیری رسائل حضرت مولانا لکھنؤی علیہ الرحمہ کے ہیں) — ان میں سے اکثر رسائل قریباً ساڑھے سال سو صفحات کے (بعنیراً گے)

مطالعہ کر کے ہر وہ شخص جو عقل سیم اور نور ایمان سے محروم نہیں کیا گیا ہے پوئے لقین کے ساتھ اس تیجہ پر پہنچے گا کہ اللہ تعالیٰ نے ان آیات میں خاص مجزرا نہ اندازتیں ان صحابہ کرام کے منین صادقین ہونے کی شہادت محفوظ کر دی ہے۔ اور یہ اس لیے بھی کیا گیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی لائی ہوئی اللہ کی آخری کتاب قرآن مجید اور آپ کی ساری دینی تعلیمات آنھیں کے ذریعہ بعد والوں کو پہنچنے والی تھیں اور یہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دعوائے نبوت، آپ کے واقعات حیات، آپ کی ہدایات، سیرت و تعلیمات اور آپ کے معجزات کے عینی شاہد نہیں اور انہی کی دعوت و شہادت بعد والوں کے لیے ایمان لانے کا ذریعہ بننے والی تھی۔ اور اسی لیے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ان اصحاب کی امانت و صداقت اور عند اللہ مقبولیت کی شہادت کے علاوہ ان کے وہ فضائل و مناقب بھی بیان فرمائے جو حدیث کی کتابوں میں محفوظ ہیں اور اہل علم جانتے ہیں کہ "قدر مشترک" کے اصول پر یہ احادیث متواتر ہیں۔

بہر حال خمینی صاحب نے جو کچھ فرمایا وہ ان آیات کی اور ان احادیث متواترہ کی اسی طرح مکذب ہے جس طرح کہ یہ عقیدہ کہ نبوت کا سلسلہ ختم نہیں ہوا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی کوئی نبی نہ آسکتا ہے۔ اُن آیات قرآنی اور احادیث

(باقیر حاضر) فتحیم مجلہ مجموعہ کی شکل میں حال ہی میں پاکستان میں طبع ہو کر شائع ہو چکے ہیں۔ اس مجموعہ کا نام "تحفہ خلافت" ہے۔

مجموعہ جامعہ حفیہ تعلیم الاسلام۔ مدین محدث، شہر حملہ (پاکستان) سے طلب کیا جاسکتا ہے۔  
 (راقم سطور کو حضرت مولانا لکھنؤیؒ کے حفید مولانا عبد العلیم صاحب فاروقی نے بتلایا ہے کہ ان تمام مقالے کو نصیح وغیرہ کے خاص اہتمام کے ساتھ غفریب ہی شائع کرنے کا اُن کا ارادہ ہے۔)

متواترہ کی تکذیب ہے جن میں رسول اللہ صَلَّی اللہ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کا خاتم النبیین اور آخری نبی ہونا بیان فرمایا گیا ہے۔ (اور بالکل ضروری نہیں کہ یہ تکذیب دانتہ شعوری اور بالارادہ ہو)

رسول اللہ صَلَّی اللہ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کی احادیث کی تکذیب ہی پختہ ذات پاک پڑ معاذ اللہ.....

یہ سئلہ بھی سامنے آتا ہے کہ اگر خواص و عوام صحابہ کرام کے بائے میں غمینی صاحب کے ان فرمودات کو تسلیم کیا جائے تو اس کا لازمی اور بدیہی تقریر بھی نکلتا ہے کہ رسول اللہ صَلَّی اللہ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کے بائے میں تسلیم کیا جائے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کی ہدایت و اصلاح تذکرہ نفس اور تعمیر بریت کے جس مقصد عظیم کے لیے آپ کو خاتم الانبیاء بننا کر مسیوٹ فریا کھا اس میں آپ صرف ناکام ہی نہیں رہے (بلکہ معاذ اللہ تم معاذ اللہ) خاکم بدہن انتہائی درجہ کے نااہل اور ناقابل ثابت ہوئے۔ آپ کی زندگی میں ایک لاکھ سے اور پر آدمیوں نے اسلام قبول کیا، ان میں سے ایک ٹوپی تعداد ابتدئے دو روز بوت سے آپ کی حیات طیبہ کے آخری دن تک آپ کے قریب اور سفرو حضرت میں اپنی رفاقت و محبت میں رہی، آپ کے مواعظ و خطبات اور مجلسی ارشادات خود آپ کی زبان مبارک سے دن رات سنتی رہی، آپ کے معاملات اور شب روز کے معمولات دیکھتی رہی لیکن ان میں سے دس کو بھی ایمان نصیب نہیں ہوا، وہ (معاذ اللہ) منافق یعنی بظاہر مسلمان لیکن بباطن کافر ہی رہے۔ کیا کسی مرشد و مصلح کی ناقابلیت اور نااہلیت کا اس سے برا بھی کوئی ثبوت ہو سکتا ہے؟ — پھر حضرت علی مرفقی اور آن کے جن تین چار ساتھیوں کے بائے میں کہا جاتا ہے کہ وہ مون صادر تھے آن کا بھی حال یہ بتلا یا جاتا ہے کہ انہوں نے دھمکی دباوے مجبور ہو کر ایسے لوگوں کو خلیفہ رسول مان لیا اور آن کی بیعت کر لی جن کے بائے میں وہ جانتے تھے کہ وہ

مومن ہی نہیں منافق ہیں، اور رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ اور آپ کے اہل بیت کے دشمن ہیں۔ اور پھر تقیہ کے نام سے ان کے ۲۳ سال دور خلافت میں ان کی اطاعت اور وفاداری کا رویہ اپنائے گا ہے۔

الغرض خینی صاحبؑ کے ان فرمودات کا لازمی اور بدیہی نتیجہ ہی نکلتا ہے کہ رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کی تلقین و دعوت، تربیت و محبت اور بیس سالہ جدوجہد بالکل ہی بے اثر رہی۔ اس سے ایک بھی مرد مومن پیدا نہ ہو سکا، یا تو منافقین تھے یا وہ جو تقیہ کے نام سے منافقانہ رویہ ہی اختیار کیے گئے ہے — معاذ اللہ لا حول ولا قوّۃ الا باللہ۔

قرآن مجید قطعاً ناقابل اعتبار اسی طرح خینی صاحبؑ کے ان فرمودات کا یہی لازمی از روئے عقل اس پر بیان ناگزین اور بدیہی نتیجہ ہے کہ قرآن مجید قطعاً ناقابل اعتبار ہو جاتا ہے۔ کیونکہ یہ حقیقت سلم ہے کہ قرآن پاک موجودہ کتابی شکل میں رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کی وفات کے بعد حضرت ابو بکر صدیقؓ کی خلافت کے دور میں سرکاری اہتمام سے مددوں ہوا۔ اور پھر حضرت عثمانؓ نے اپنے دور خلافت میں اسی نسخوں کی نقلیں سرکاری طور پر اس وقت کے عالم اسلامی کے مرکزی شہر لہٰ بیگنیج میں — اور خینی صاحبؑ کے مندرجہ بالا فرمودات کے مطابق یہ خلفاءٰ ثلثہ ایسے منافق اور ناخدا تر اس تھے کہ اپنی دنیوی اور سیاسی مصلحتوں کے تقاضے سے قرآن پاک میں بے نکلف ہر طرح کی تحریف اور قطع و بیدار کر سکتے تھے اور اگر وہ ایسا کرتے تو عام صحابہ میں سے کوئی ان کی اس حرکت کے خلاف آواز تک اٹھانے والا نہیں تھا۔ سب ان سے خوف زدہ اور ان کی ہائلیں ہائی ملانے والے تھے۔ ظاہر ہے کہ خینی صاحبؑ کی اس بات کو تسلیم کر لینے کے بعد عقلی طور پر بھی اس کا امکان نہیں رہتا کہ موجودہ قرآن کے بارہ میں یقین کیا جائے کہ یہ فی الحقيقة وہ کتاب ہے

ہے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوئی فی اور اس میں کو ۹۰ تحریف اور قطع و بریدکی کا رروائی نہیں ہوئی۔ خمینی صاحب کے فرمودات کا یہ ایسا دو شن اور بدیہی نتیجہ ہے کہ اس کے سمجھنے کے لیے کسی خاص درجہ کی رہنمائی اور بارگیری کی بنی کی ہزوڑت نہیں۔ ہر موٹی عقل والا بھی اس کو دو اور چار کی طرح سمجھ سکتا ہے۔ واضح ہے کہ ایمان اُس قلبی یقین و تصدیق کا نام ہے جس میں کسی شک و شبہ کا امکان اور گنجائش ہی نہ ہوا اور ظاہر ہے کہ حضرات خلفاء تسلیم اور عام صحابہ کرام کے راستے میں خمینی صاحب کی بات کو تسلیم کر لینے کے بعد قرآن پاک کے راستے میں ایسے یقین کا از رو عقل امکان بھی نہیں رہتا۔

ملحوظ ہے کہ ایمان بالقرآن کے راستے میں یہاں جو کچھ عرض کیا گیا ہے وہ صرف خمینی صاحب کے فرمودات کی بنیاد پر عرض کیا گیا ہے، اس مسئلہ پر تفصیل کے ساتھ اشارہ اللہ آگے اسی مقالہ میں اپنے مقام پر لکھا جائے گا، وہیں عرض کیا جائے گا کہ اس راستے میں کتب شیعہ میں ائمہ حضور میں سے کیا ارشادات روایت یہ گئے ہیں اور اکابر داعی اعظم علمائے شیعہ کا موقف کیا رہا ہے۔

XMENI صاحب کے فرمودات کے لوازم و بتائیں اس مسئلہ میں اراقت سطور ایک بات کے مسئلہ میں آخری سنگین ترین بات اور عرض کرنا چاہتا ہے جو اس عاجز کے نزدیک سب سے زیادہ سنگین ہے کاش شیعہ حضرات بھی اس پر سمجھیدگی سے عنور فرمائیں۔ حضرات شیعین، ذوالنورین اور ان کے خاص رفقاء صفا اولیٰ کے قریبات امام ہی صحابہ کرام کے بارے میں خمینی صاحب نے جو کچھ لکھا ہے اس کو ۹۰ کے اخلاق اور پہنچ اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف معاذہ حیزب رکھنے والے غیر مسلم آج ہل کی یا اسی مکار فریب کی عام خفناکیں یہ نتیجہ بھی نکال سکتے ہیں کہ (معاذ اللہ) خود ان کے پیغمبر کا دعویٰ نبوت اور ایک نئے مذہب اسلام کی دعوت اپنی حکومت قائم

کرنے ہی کی ایک ترکیب تھی، ہل مقدس بس حکومت حاصل کرنا تھا اور ابو بکر و عرو  
عثمان جیسے مذکور کے کچھ سربراور دہ اور ہوشیار و چالاک لوگ بھی اسی مقدمہ کو دل میں  
لیے ہوئے آپ کے ساتھ ہو گئے اور اس طرح اسلام کے نام پر ایک پارٹی بن گئی۔  
اس پارٹی میں شروع ہی سے دگروپ تھے، ایک طرف خود پیغمبر صاحب تھے جن کا  
مقدمہ اور منصوبہ یہ تھا کہ حکومت قائم ہو جائے تو وہ ہمیشہ کے لیے اس کو اپنے گھر  
والوں کے لیے محفوظ کر دیں، نہ لابعد نسل حکومت ہمیشہ انہی کے ہاتھ میں رہے۔  
چنانچہ جب مدینہ میں حکومت قائم ہو گئی تو (شیعی روایات کے مطابق) مختلف موقوفوں  
پر اللہ کے حکم کے حوالے سے آپ نے اس کا اظہار بھی فرمایا اور آخری کام اس سلسلہ  
میں اپنے یہ کیا کہ جب قریبًا پورا ملک عرب آپ کے زیر اقتدار آگیا تو آپ نے غدر خم  
کے مقام پر بہت بڑے مجمع میں خدا کے حکم کا حوالہ دے کر اس کا اعلان فرمایا کہ میرے  
بعد ولی الامر یعنی حکمران اور فرماں رواؤ کی حیثیت سے میرے جانشین میرے داماد علی  
بن ابی طالب ہوں گے۔ اور ان کے بعد ہمیشہ حکومت ان کی نسل ہی میں رہے گی  
— پھر اس کے بعد آپ نے اپنی آخری بیماری میں آخری دنوں میں (شیعی  
روایات کے مطابق) حضرت علی کی اس جانشینی ہی کے لیے (ایک دستاویز لکھا دینے  
کا بھی ارادہ کیا، لیکن دوسرے گروپ کے ہجے طافتوں اور می عمر کی مداخلت سے وہ  
لکھی نہیں جاسکی۔

اور پارٹی میں دوسری گروپ ابو بکر و عرو وغیرہ کا تھا، ان کا منصوبہ یہ تھا کہ پیغمبر  
صاحب کے بعد حکومت پر ہم بعزم کر لیں گے۔ وہ اس کے لیے شروع ہی سے سازش  
کرتے رہے تھے اور بالآخر وقت آنے پر، یہی گروپ اپنی چالاکی اور چاہک دستی سے  
حکومت پر قبضہ کرنے میں کامیاب ہو گیا۔  
واغہ یہ ہے کہ خمینی صاحب نے "کشف الامرار" میں حضرت ابو بکر، حضرت عمر،

حنت عثمان رضی اللہ عنہم اور تمام ہی صحابہ کرام کی جو تصویر گھسپی ہے اور ان کے بارے میں جو کچھ لکھا ہے اس نے اسلام اور رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سیاہ باطن دشمنوں کے لیے اس طرح سوچنے اور کہنے کا پورا موداد فراہم کر دیا ہے، شیعہ حضرات میں جو سلیم الفطرت اور نیک دل ہیں کاش وہ بھی خینی صاحب کے فرمودات کے ان لوازم و تاریخ پر غور فرمائیں۔

حقیقت یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب کرام میں ہرگز اس طرح کا کوئی اختلاف اور کوئی گروپ بندی نہیں تھی۔ قرآن مجید میں ان کا یہ حال بیان فرمایا گیا ہے "أَيْدَى اللَّهِ أَعْلَى الْكُفَّارِ هَلَّئِ بَيْنَهُمْ" (سورة الفتح) (یعنی ان اصحاب محمد کا حال یہ ہے کہ یہ دین کے منکروں دشمنوں کے مقابلہ میں سخت فرماج ہیں اور اپنیں ایک دوستے پر ہر بیان ہیں)۔ دوسری جگہ ان ہی کے بارے میں فرمایا گیا ہے "وَالَّذِينَ  
بَيْنَ قُلُوبِهِمْ" (سورۃ الانفال) (یعنی اللہ نے رسول خدا پر ایمان لانے والے آپ کے اصحاب کے دل جوڑ دیے ہیں اور ان میں باہم الفت و محبت پیدا کر دی ہے۔ اور تاریخ کی، یہاں تک کہ غیر مسلم مورخین کی شہادت بھی یہی ہے کہ رسول اللہ پر ایمان لانے والے آپ کے صحابہ کرام میں اس طرح کا کوئی اختلاف اور کوئی گروپ بندی نہیں تھی جس کا نقشہ خینی صاحب نے "کشف الاسرار" میں کھینچا ہے۔ سُبْحَانَكَ هَذَا بُهْتَانٌ عَظِيمٌ

اب ہم خینی صاحب کے فرمودات سے متعلق اس سلسلہ کلام کو یہیں ختم کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ان گزارشات کو اپنے بندوں کے لیے موجب بھیت بنائے۔

## خینی صاحب بعض فقہی مسائل کی روشنی میں:

اب تک خینی صاحب کے بائے میں جو کچھ لکھا گیا وہ صرف ان کی کتاب "الحمد لله العلام" اور "کشف الاسرار" میں کی بنیاد پر لکھا گیا ہے، اور اس کا تعلق اصول اور اعتقادات سے ہے، — اب ذیل میں ان کی فقہی تصنیف "تحریر الوسیلہ" سے چذایے مسئلے نقل کیے جاتے ہیں جن سے خینی صاحب کی شخصیت اور مذہبی حیثیت کے بائے میں ہمارے ناظرین کو انشاء اللہ مزید بصیرت حاصل ہوگی۔

۱۔ "تحریر الوسیلہ" جلد اول کتاب الصلوٰۃ میں ایک عنوان ہے "القول في مبطلان الصلوٰۃ" (یعنی ان چیزوں کا بیان جن سے نماز باطل ہو جاتی ہے اور لوث جاتی ہے) اس عنوان کے تحت درسرے نمبر پر مسئلہ لکھا گیا ہے۔

|                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ثانية التكفيروهوضالمحدى<br>اليدين على الآخرى نحو ما<br>يصنعه غيرنا، وللباس حال<br>التقيه - | دوسرا عمل جو نماز کو باطل کر دیتا ہے وہ<br>نماز میں ایک ہاتھ کو درسرے ہاتھ پر<br>رکھنا ہے جس طرح ہم شیعوں کے علاوہ<br>دوسرا ہوگ کرنے ہیں ہاں تقدیر کی حالت<br>کوئی معنا لفظ نہیں (یعنی ازدواج تقدیر یا بالکل<br>جائز ہے) |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

(تحریر الوسیلہ جلد اول ص ۲۱)

۲۔ اسی سلسلہ میں ۹ پر تحریر فرمایا ہے:-

|                                                                      |                                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تاسعها تتمد قول أميين بعد<br>اتمام الفاتحة الامم التقيه<br>فللباس به | اور تویں چیز جس سے نماز باطل ہو جاتی<br>ہے وہ ہے سورہ فاتحہ پڑھنے کے بعد<br>بالقصار میں کرنا۔ البتہ تقدیر کے طور پر جائز ہے<br>کوئی معنا لفظ نہیں۔ |
|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

(تحریر الوسیلہ جلد اول ص ۱۹)

توحید و رسالت کی شہادت کے ساتھ  
بارہ اماموں کی امامت کی شہادت دنیا بھی ہزروایاں

(۲) اسی "تحریر الوسیلہ" میں موت سے متعلق مسائل بیان کرتے ہوئے  
خیمنی صاحبؑ نے لکھا ہے۔

(جو آدمی نزع کی حالت میں ہو) یسقعب تلقینہ (المحضر)  
اس کو اللہ تعالیٰ کی توحید اور رسول اللہ الشہادتین والا قرار  
صلی اللہ علیہ وآلہ کی رسالت کی شہادت بالائمه الائٹی عشر  
اور بارہ اماموں کی امامت کے اقرار علیہم السلام۔

کی تلقین کرنا منصب ہے۔

۲۔ پھر اسی "تحریر الوسیلہ" میں آگے "مستحبات کفن" کے بیان میں لکھا ہے۔  
و ان یکتب علی حاشیۃ تجییم  
او مستحبے کو کفن کی نچادروں کے  
قطع الکفن ان فلان بن  
فلان یشهدان لا الہ  
الا اللہ وحدہ لا شریعہ له  
و ان محمدًا رسول اللہ صلی  
الله علیہ وآلہ و سلیماً  
و الحسن و الحسین۔ و بعد  
الائمه علیہم السلام الی  
آخرہم۔ ائمته و ساداتہ  
قادته (ص ۶۶)

۵۔ آگے اسی "تحریرالویلہ" میں مستحبات دفن کے بیان میں لکھا ہے۔

وہاں بلقنه الولی اومن اور دفن کے مستحبات میں سے یہ ہی ہے۔

کربیت کا دل خود یا کوئی دوسرے آدمی یامره بعد تمام الدفن و

جن کو ولی کہدے، دفن کے بعد اور رجوع الشیعین و انصرافہم

جازہ کے ساتھ آنے والوں کے دلپ اصول دینہ و مذہبہ

چل جانے کے بعد قبر پر پیٹ کو زیادہ بلند بارفع صوتہ من الافرا

آواز سے تلقین کرے اس کے دین و بالتوحید درسالة سید

مذہب کے اصولی اور بنیادی عقائد و المرسلین و امامۃ الانہمۃ

ایمانیات کی یعنی اللہ کی وحدائیت اور الحصومین والافرار بما

سید المرسلین کی رسالت اور اکی عصمرین جاء به النبی صلی اللہ علیہ

کی امامت کے اقرار کی اور ان کے وآلہ، والبعث والنشر و

علاوه بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ و الحساب وللیزان والصراط

والمجنۃ والنار۔

(تحریرالویلہ ص ۱۲)

او حساب اور لیزان اور دلپ مرطاط اور جنت اور دوزخ ان سب کے بھی اقرار کی

تلقین کرے۔

خیتنی صاحب نے میت اور اس کے کفن دفن سے متعلق یہ سائل اگرچہ "تحریرالویلہ"

میں لکھا ہیں جو فقہی مسائل کی کتاب ہے، لیکن انہوں نے ان عبارتوں میں پوری

مراحت اور صفائی کے ساتھ یہ ظاہر فرمادیا ہے کہ ان کے نزدیک اکٹھا شاعر ان کے بارہ

اماموں کی امامت کا عقیدہ توحید و رسالت کے عقیدہ ہی کی طرح جزو ایمان ہے، اور

اس کا درجہ آخرت اور جنت دوزخ کے عقیدہ سے مقدم اور بالاتر ہے اور یہ ان کے

اصل دین میں سے ہے۔

## متعہ

۶۔ متعہ مذہب شیعہ کا مشہور مسئلہ ہے۔ خینی صاحب نے "تحریر الوضیعہ" کتاب انکلاج میں فریباً چار صفحے پر متعدد متعلق جزئی سائل لکھے ہیں، ان میں کئی مسئلہ خاص طور سے قابل ذکر ہیں، لیکن بخوبی طوالت اس باب کا صرف ایک آخوندی مسئلہ ہی نذر ناظرین کیا جاتا ہے۔ خینی صاحب نے اسی مسئلہ پر متعہ کا بیان ختم فرمایا ہے۔ ملاحظہ فرمایا جائے۔

|                                                                                                                                                                                        |                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مجوز الفتح بالزانۃ علی<br>زنا کار عورت سے متوكر ناجائز ہے مگر<br>کراہۃ خصوصاً لوکانت من<br>العواهر المشهورات بالزنیا<br>وان فعل فلیمیعنها من<br>الغجریں۔ (تحریر الوضیعہ جلد دوم ف ۲۹۲) | پیشہ در زانیات میں سے ہو، اور اگر<br>کاہت کے ساتھ خوب صاحب کہ مشہور<br>بدکاری کے اس پیشہ سے منع کرے۔ |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|

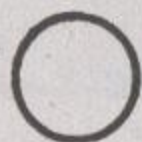
۷۔ یہاں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ خینی صاحب نے یہ بھی تصریح فرمائی ہے کہ متغیر کرنے کے مدت کے لیے بھی کیا جاسکتا ہے (مثلاً صرف ایک رات یا ایک دن اور اس سے کم وقت یعنی گھنٹے دو گھنٹے کے لیے بھی کیا جاسکتا ہے) لیکن بہر حال مدت اور وقت کا تعین ضروری ہے۔ (تحریر الوضیعہ جلد دوم ف ۲۹۳)

ناظرین کرام کو یہ بات پہلے معلوم ہو چکی ہے کہ متعہ مذہب شیعہ میں حرف جائز نہیں ہے بلکہ اعلیٰ درجہ کی عبادت ہے اور ان کی قدیم مستند تفہیم سنہج الصاذقین کے حوالہ سے یہ حدیث بھی ذکر کی جا چکی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ نے فرمایا کہ جو ایک دفعہ متوكر ہے وہ امام حسین کا درجہ پائے گا اور جو دو دفعہ کرے وہ امام حسن کا اور جو تین دفعہ کرے وہ ایم للہ منین حضرت علی کا درجہ پائے گا اور جو شخص چار دفعہ

یہ نیک کام کرے وہ میرا (یعنی رسول پاک) کا درجہ پائے گا۔ اور کشف الامر اڑکی  
وہ عبارت ناظرین کرام چند ہی صفحے پہلے ملاحظہ فرمائے ہیں جس میں جناب خمینی صاحب  
نے ارشاد فرمایا ہے کہ عمر نے متوفی کے حرام ہونے کا جو اعلان فرمایا وہ ان کی طرف سے  
قرآن کی صریح مخالفت اور آن کا فرازہ عمل و کردار تھا۔ (معاذ اللہ و استغفرو اللہ)

یہاں تک جو کچھ عرض کیا گیا اس کا تعلق خمینی صنگے کے برپا کیے ہوئے ایرانی انقلاب کی نوعیت اور  
خود ان کی شخصیت اور مذہبی حیثیت سے تھا۔ اب اس کے آگے ہب عده شیعیت اور اثنا عشری مذاہد  
کا تعارف ناظرین کام سے کرنے کی کوشش کی جائے گی۔ اللہ تعالیٰ ثرفس اور شر شیطان سے  
حافظت فرمائے اور قلم سے وہی نکلے جو حق دصحیح اور دلفعہ کے مطالبیں ہو۔

شیعیت کیا ہے؟



اسلام میر سکا آغاز

دوں

شیعہ اثناء عشریہ

# شیعیت کیا ہے؟

جیسا کہ ناظرین کرام کو معلوم ہو چکا ہے اس تحریری کا دش کا مقصد ایرانی انقلاب کی ہصل نوعیت و تحقیقت اور اس کے قائد روح اللہ خمینی صاحب کی حقیقی شخصیت اور واقعی مذہبی حیثیت سے ان حضرات کو واقف کرانا ہے جو واقف نہیں ہیں اور اس ناقفیت کی وجہ سے وہ اس پروپگنڈے سے متاثر ہوئے ہیں جو اربوں ڈالر صرف کر کے ایرانی حکومت کی طرف سے اس انقلاب کی اسلامیت اور خالص اسلامیت کے بائے میں کیا اور کرایا جا رہا ہے — اور جیسا کہ گزشتہ صفحات میں خود خمینی حفظ کی تحریروں کی روشنی میں تفصیل سے بتایا جا چکا ہے، ان کے برعکیے ہوئے اس انقلاب کی بنیاد شیعہ مذہب اور خالص کراس کی اصل و اساس "مسئلہ امامت" پر ہے لہذا اس کی نوعیت کو صحیح طور پر سمجھنے اور خمینی صاحب کی شخصیت کو جاننے پہچانتے کے لیے بھلی مذہب شیعہ سے واقفیت ضروری ہے، اس لیے آئندہ صفحات میں بس اُس کے تعارف کی کوشش کی جائے گی — جو کچھ اس سلسلہ میں عرض کیا جائے گا وہ شیعہ مذہب کی مسلم و متنبّد کتابوں ہی سے نقل کیا جائے گا اور وہ ان کے "امہ مخصوصین" کے ارشادات ہی ہوں گے — شروع میں تمہید کے طور پر شیعیت کے آغاز کی تاریخ بھی ذکر کی جائیگی کیونکہ اس کے بغیر اس کو صحیح طور پر نہیں سمجھا جاسکتا۔ اور چونکہ شیعہ مذہب اور اس کے آغاز کو سمجھنا ان لوگوں کے لیے بہت آسان

ہوتا ہے جو موجودہ مسیحیت اور اس کی تاریخ سے واقف ہوں اس لیے اخلاق کے ساتھ  
 ابتداء میں اس کا بھی ذکر کیا جائے گا اور سلسلہ کلام حضرت علی مرتضیٰ رضی اللہ عنہ سے  
 متعلق رسول اللہ صَلَّی اللہ علیہ وسلم کی ایک اہم اور نیز معمولی پیشینگوئی اور اسی کے  
 باعث میں خود حضرت علی کے ایک بیان سے شروع کیا جائے گا۔ یہ پیشین گوئی اسلام میں  
 شیعیت اور اس کی مدنظر دوسری مگر اہمی خارجیت کے ظہور کی بھی پیشین گوئی ہے  
 اور اس سے شیعیت اور موجودہ مسیحیت کا وہ قرب و تعلق بھی ناظرین کے سامنے آ جائے گا  
 جس کی وجہ سے مسیحیت کی تاریخ جانتے والوں کے لیے شیعیت کو سمجھنا آسان ہو جاتا

ہے۔ — وَاللَّهِ الْمُوفَّقُ

## شیعیت اور مسیحیت

مسند احمد، مترک حاکم، کامل ابن عدی وغیرہ حدیث کی متعدد کتابوں میں  
حضرت علی رضنی اللہ عنہ کی روایت سے یہ حدیث مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
نے خود انہی سے فرمایا۔

فیک مثل من عبیسی بن معین  
اے علی تم کو عبیسی ہن مریم بے خاص نہست  
ابغضتہ اليهود حتی بھتو  
ہے۔ یہود لوگوں نے ان کے ساتھ بعین م عاد  
امہ واحبۃ الصاریحی انزلہ  
کارویا ختیار کیا، یہاں تک کہ ان کی ماں  
منزلتہ الیت لیست له ثم قال  
مریم پر بید کاری کا، یہاں لگایا اور فشاری  
یہاں کے ساتھ ایسی محبت کی کہ ان کو  
یہاں فی رحلان محب مفترط  
خداوند پر پہنچا یا جو تمہاراں کا نہیں تھا۔  
یقظتی بمالیں فی ومبغض  
اس تبر پر پہنچا یا جو تمہاراں کا نہیں تھا۔  
یخملہ شنائی علی ان یہتھی  
(رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد  
متذکرہ المحتاج م ۵۶۵ دختر العال ج ۱۱۲)  
نقل کرنے کے بعد حضرت علی نے فرمایا  
کہ (بیشک ایسا ہی ہو گا) دو طرح کے آدمی میرے بائے میں ہلاک ہوں گے، ایک محبت  
میں غلوکرنے والے، جویری وہ بڑائیاں بیان کریں گے جو مجھ میں نہیں ہیں۔ دوسرے  
بعض وعدوت میں چڑھنے والے جن کی عادات ان کو اس پر آمادہ کرے گی کہ  
وہ مجھ پر بہتان لگائیں۔ (حاشیہ الحجۃ صفحہ پر)

اس حدیث میں رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ نے جو کچھ ارشاد فرمایا تھا اور اسی کی بنیاد پر حضرت علی مرتفعی نے جو کچھ فرمایا، اس کا ظہور ان کے دور خلافت ہی میں ہو گیا — خوارج کافر فرقہ آپ کی مخالفت و عداوت میں اس حدیث چلا گیا کہ آپ کو مختسب دین، کافر، اور واجب القتل قرار دیا اور انہی میں کے ایک شقی عبد الرحمن بن ملجم نے آپ کو شہید کیا اور اپنے اس بد نخانہ عمل کو اس نے اعلیٰ درجہ کا جہاد فی سبیل اللہ اور داخلہ الجنت کا وسیلہ سمجھا — اور آپ کی محبت میں ایسے غلوکرنے والے بھی پیدا ہو گئے جنہوں نے آپ کو مقام الہمیت تک پہنچایا، اور ایسے بھی جنہوں نے کہا کہ نبوت و رسالت کے لائق درصیل آپ ہی تھے اور اللہ تعالیٰ کا مقصد آپ ہی کو نبی و رسول بنانا تھا اور جب تک امین کو وحی لیکر آپ ہی کے پاس بھیجا تھا، لیکن ان کو اشتباہ ہو گیا اور وہ وحی لے کر محمد صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کے پاس پہنچ گئے — اور ان کے علاوہ ایسے بھی جنہوں نے کہا کہ آپ رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کے وصی اور آپ کے بعد کے یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے نامزد امام و خلیفہ اور سربراہ امت تھے۔ اور رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ ہی کی طرح معصوم اور مفترض الطاعۃ تھے اور مقام درتریہ میں دوسرے تمام انبیاء علیہم السلام سے افضل اور بالاتر تھے، اور کائنات میں تصرف اور علم غیر جیسی خداوندی صفات کے بھی آپ حاصل تھے — (حضرت علی مرتفعی کے بارے میں غلوکرنے والے ان شیعہ فرقوں کی کچھ تاریخ و تفصیل ناظرین کرام کو انشا اللہ ائمہ صفحات سے بھی معلوم ہو جائے گی)

اس وقت تو مندرجہ بالا حدیث نبوی کی روشنی میں یہ عرض کرنا ہے کہ شیعیت کی حقیقت کو سمجھنا ان لوگوں کے یہ بہت آسان ہوتا ہے جو مسیحیت اور اس کی تاریخ

حاشیہ گزارش۔ شیعوں کی مشہور منند کتاب "نحو البلاغة" میں بھی حضرت علی مرتفعی رضی اللہ عنہ کا یہ ارشاد قریب قریب انہی الفاظ میں روایت کیا گیا ہے — نحو البلاغة طبع مصر ج ۲۶۱

سے کچھ واقفیت رکھتے ہوں، اور یقیناً ہمارے ناظرین میں ایسے بہت کم ہی ہوں گے، اس لیے پہلے اخخار کے ساتھ اس کا ذکر مناسب سمجھا گیا ہے۔

## حضرت مسیح علیہ السلام اور موجودہ مسیحیت :

کسی مسلمان کو اس میں شک و ثبہ نہ ہو گا کہ اللہ کے نبی و رسول سیدنا مسیح بن مریم علیہ السلام نے اپنی قوم کو اسی توحید خالص اور اللہ تعالیٰ کے اسی قانون نجات و خذاب اور جنت و زخم پر ایمان لانے کی دعوت دی تھی جس کی دعوت ان سے پہلے تمام انبیاء و علیہم السلام اپنی امتوں کو دیتے آئے تھے اور انہوں نے اپنے کو اللہ کا بندہ اور اس کا بُنی و رسول ہی بتلا یا تھا۔ اس بات میں سب سے زیادہ مستند اور ہر قسم کے شک و ثبہ سے محفوظ بیان بالخصوص ہم مسلمانوں کے نزدیک اور حقیقت اور واقعہ کے لحاظ سے بھی قرآن مجید کا ہے — سورہ مائدہ میں حضرت مسیح کی دعوت و تعلیم کا ذکر فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا گیا ہے۔

وَقَالَ الْمُسِحُّ يَأْتِيَنِي إِسْرَائِيلُ  
بْنِ اِرَائِيلَ بْنِ اِثْرَاءِي كَيْ عَبَادَ اُوْزِنِيْگِي  
كَرْ وَجِيرَاً اُوْرَتَهَارَ اِمَالَكَ وَپُورَدَگَار  
هے۔ یقیناً جو کوئی (کسی مخلوق کو) اللہ  
کے ساتھ شریک کرے گا تو اللہ نے جنت  
اس کے لیے حرام کر دی ہے اور اس کا  
(المائدہ۔ ایت ۲۴)

ٹھکانا دوزخ ہی ہو گا اور ایسے مجرموں کا کوئی حماقی اور مددگار نہ ہو گا۔

اور سورہ آل عمران میں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مسیح علیہ السلام کو جور و شن مسیحیات عطا فرمائے تھے، اپنی قوم کے سامنے ان کو پیش کرنے کے بعد آپ نے قوم کو مخاطب کرتے ہوئے

فرمایا۔

میں تھکے پاس اللہ کی طرف سے  
نثانی (یعنی مساجد) لے کر آیا ہوں، تو  
اللہ سے ڈر و در مری اطاعت کرو،  
 بلاشبہ اللہ ہی میرا درخواستارب (مالک  
و پروردگار) ہے لہذا اُسی کی عبادت  
و حِجَّتُكُمْ بِيَاهِ مِنْ رَّبِّكُمْ  
فَأَنْقُوَ اللَّهُ وَلَطِيعُونَ هِنَّ اللَّهُ  
رَّبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا  
صَوَاطِقُ مُسْتَقِيمٌ  
(آل عمران ایت ۱۵)

اور بندگی کرو۔ یہی سیدھی راہ ہے۔

اور سورہ مریم میں بیان فرمایا گیا ہے کہ حضرت مسیح علیہ السلام نے اپنی قوم کا پہنچانے میں بتلا یا۔

میں اللہ کا بندہ ہوں اور اُس اللہ نے  
محیٰ کتاب عطا فرمائی ہے اور مجھے  
إِنَّ عَبْدَ اللَّهِ أَشْنَى الْكِتَابَ  
وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ه  
(مریم ایت ۲۳)

پھر اس مسلمان کلام کو حضرت مسیح علیہ السلام کے اس بیان پر ختم فرمایا گیا ہے۔  
ادب بلاشبہ اللہ ہی میرا درخواستارب  
فَاعْبُدُوهُ هَذَا صَوَاطِقُ مُسْتَقِيمٌ  
(مالک و پروردگار) ہے لہذا من اسی  
کی عبادت و بندگی کرو یہی سیدھی راہ ہے۔  
(مریم ایت ۲۹)

اور سورہ مائدہ کے آخر میں بیان فرمایا گیا ہے کہ قیامت میں گراہ چیزیوں پر  
مجت قائم کرنے اور حضرت مسیح علیہ السلام کی برائی ظاہر کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف  
سے بر سر عالم عیسیٰ علیہ السلام سے پوچھا جائے گا کہ کیا تم نے ان لوگوں سے کہا تھا کہ مجھے  
اور مری مان کو بھی خدا کے سوامی بنا دیو! (عَانَتْ قُلْتَ لِلنَّاسِ الْيَخْدُونِ وَأَقْرَأَ  
الْهَمَدِينَ مِنْ دُونِ اللَّهِ) وہ عرض کریں گے کہ میں ایسی بات کیسے کہہ سکتا تھا۔

مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمْرَنَّنِي  
إِبْهَ أَنِ اعْبُدُ دِوَلَلَهَ رَبِّي وَ  
أَنْ تُبَحِّثُ حُكْمَ دِيَاتِهَا كَمَا يُسَمِّي اللَّهُ بِهِ  
رَبِّكُمْ - الْآيَة  
میں نے ان سے صرف وہی کہا تھا جبکہ  
آپ نے مجھے حکم دیا تھا کہ اس کی دعوت دی تھی، اور ان میں  
کی عبادت اور بندگی کر دیجیں اور انھوں نے  
مالک دپور دگار ہے۔  
(المائدة آیت ۳۷)

الغرض قرآن مجید کے ان بیانات کی روشنی میں اس میں شک و شبہ کی گنجائش  
نہیں کہ حضرت مسیح علیہ السلام نے اپنی قوم کو توحید خالص ہی کی دعوت دی تھی، اور ان میں  
بھی شبہ نہیں کہ ان کے حواریین جنہوں نے براہ راست انہی سے ہدایت و تعلیم حاصل کی  
تھی وہ بھی اسی توحید کے حامل تھے اور اسی کی نادی کرتے تھے، لیکن کچھ ہی مدت  
کے بعد حال یہ ہو گیا کہ مسیحی امت نے توحید کے بجائے تسلیث کو اور حضرت مسیح اور تمام  
انبیاء علیہم السلام کے بتلانے ہوئے قانونِ سعادت و عذاب کے بجائے کفارہ کو بنیادی  
عقیدہ کے طور پر اپنالیا اور اس کے بعد سے انہی دو عقیدوں پر عیا ایت کی پوری عمارت  
قامی ہے۔ اب جو شخص تسلیث اور کفارہ پر عقیدہ نہ رکھتا ہو بلکہ اس توحید خالص اور اس  
قانونِ مجازۃ پر ایمان رکھتا ہو جس کی دعوت و تعلیم حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے دی تھی وہ  
آج کسی بھی کلیسا کے قانون کے مطابق مسیحی اور عیسائی نہیں مانا جا سکتا۔

یہ ایک اہم تاریخی سوال ہے کہ حضرت مسیح علیہ السلام کی دعوت و تعلیم میں  
اتسی بڑی تحریف کیسے راہ پا گئی، اور کس طرح ان کی امت میں اس کو ایسا قبول عام حاصل  
ہو گیا کہ اب پوری مسیحی دنیا (زمہب اور عقیدہ کے چھوٹے بڑے بہت سے باہمی اختلافات  
کے باوجود تسلیث اور کفارہ کو بنیادی عقیدہ مانتے کے باعث میں گویا بالکل متفق اور  
اور یک زبان ہے؟

اللہ تعالیٰ کا فضل و کرم ہے کہ حق کے متلاشیوں کی رہنمائی اور ہماری عبرت آموزی  
کے لیے اس تحریف اور تبدیلی کی تاریخ بھی محفوظ ہے۔ علماء اسلام میں سے جن

حضرات نے تحقیق و تدقیق کے ساتھ مسیحیت اور اس کی تاریخ کا مطالعہ اور اس پر کام کیا ہے، انہوں نے اس موضوع پر ایسا بسی طور مدارک لکھا ہے کہ اس تحریف اور تبدیلی کی تاریخ آنکھوں کے سامنے آجاتی ہے لیکن یہاں ہم کو احوال و اختصار ہی کے ساتھ اس کا ذکر کرنا ہے۔

اس بائی میں جو کچھ عیسائیت کی تاریخ کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے اسکی حوالہ پر ہے کہ جب حضرت علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ نے نبوت و رسالت کے منصب سے سرفراز فرمایا اور آپ نے اپنے کو اسی حیثیت سے اپنی قوم بنی اسرائیل (یہود) کے سامنے پیش کیا اور اللہ کا پیغام ہدایت ان کو بیخیا اور باذن اللہ وہ روش معجزات بھی آپ کے ہاتھ پر ظاہر ہوئے جن کا ذکر قرآن مجید میں بھی فرمایا گیا ہے تو سبے پہلے ان کے عالموں اور مذہبی پیشواؤں نے اور ان کے ساتھ پوری قوم نے آپ کو جھوٹا مدعی نبوت اور جادوگ اور شعبدہ باز کہا اور یہودی شریعت کے قانون کے مطابق لعنی اور واجب القتل قرار دیا، ہر طرح سے تباہی اور انتہائی

لہجے حضرات اس تاریخی واقعہ کی پوری تفصیلات معلوم کرنا چاہیں وہ ان کتابوں کا مطالعہ فرمائیں جیسیں اس موضوع پر مستقل اور مستقل کلام کیا گیا ہے، خاص کر حضرت مولانا رحمۃ اللہ علیہ زین الدین بندی کی ربانی مہاجر مکی رحمۃ اللہ علیہ کی بی نظیر تصنیف "اظہار الحق" جواب سے قریباً سوا سو سال پہلے عربی میں لکھی گئی تھی اور دنیا کی متعدد زبانوں میں اس کے ترجیح بھی شائع ہوتے ہے۔ اردو میں اس کا بہترین ترجمہ حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب دیوبندی تمکر اچوی رحمۃ اللہ علیہ کے خلف الرشیدہ مکے فاضل دوست مولانا محمد تقی عثمانی (ایم اے۔ ایل ایل نی) نے کیا ہے جو ان کے قریباً سو اس و سو صفحے کے مقدے کے ساتھ اب سے چند سال پہلے تین جلدیوں میں کراچی سے شائع ہو چکا ہے۔ ان کا یہ مقدمہ بجاے خود ایک مستقل قابل قدر تصنیف ہے۔ جزا هم اللہ تعالیٰ عن الاسلام والسلمین کما یلیق بشانہ

تو ہیں وتنزیل کی پھر اپنی مذہبی عدالت میں ان پر مقدمہ چلا کر اور صلیب (سولی) کے ذریعہ سزاً موت دیے جانے کا فیصلہ کیا گیا — پھر اس وقت کی برس اقتدار رومی حکومت کے قانون کے مطابق اس سزاً موت کے فیصلے کے نفاذ کے لیے رومی حاکم (گورنر) کی منتظری بھی حاصل کر لی اور اپنے نزدیک حضرت مسیح کو صلیب پر چڑھا کر سزاً موت دلوں بھی دی، اور قاعدہ اور رواج کے مطابق لاش دفن بھی کر دی گئی اور یہ لوگ مطہن ہو گئے کہ ہم نے اس تدعیٰ نبوت کو ختم کر دیا اور اس کی دینی دعوت کی جڑ کاٹ دی۔ لیکن حضرت مسیح کے خلصہ اور صادق العہد حواریوں نے ان انتہائی ناسازگار حالات میں بھی ان کی لائی ہوئی ہدایت کی دعوت و تبلیغ اور دور دراز علاقوں تک جا کر اس کی منادی کا سلسہ جاری رکھا اور ان کی مخلصانہ و درویشاں جو جہذا اور قربانی کو قبولیت اور کامیابی حاصل ہوئی رہی اور اس کے امکانات ظاہر ہو گئے کہ یہ دینی دعوت کسی وقت قبول عام حاصل کر لے گی۔

اے معلوم ہے کہ عیسائی دنیا نے بھی حضرت مسیح علیہ السلام کے دشمن یہود کی یہ بات مان لی ہے کہ حضرت مسیح کو صلیب پر چڑھا کے سزاً موت دی گئی اور اسی پلان کے کفارہ کے عقیدے کی بنیاد پر ہے اور موجودہ انجیلوں میں بھی (جن کا مخفف ہونا قطعی دلائل سے ثابت ہے) یہی بیان کیا گیا ہے لیکن قرآن مجید کا بیان ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت مسیح کو صلیب کے ذریعہ سزاً موت دیے جانے کی یہودیوں کی اسکیم ناکام کر دی۔ اپنی قدرت کا مدلہ سے ان کو آسمان پر اٹھا لیا اور ایک اور شخض کو جسے صریحہ اللہ تعالیٰ نے حضرت مسیح علیہ السلام کے مشاہ بنا دیا تھا، سولی پر چڑھا دیا گیا (بعض روایات کے موجب شخض دہی غدر دنیا نہ تھا جس نے جاسکی کہی) حضرت مسیح علیہ السلام کے ایک جلیل القدر حواری بر بن اس بھی تھے انکی مرتب کی ہوئی انجیل کا بیان قرآن مجید کے اس بیان کے بالکل مطابق ہے لیکن جب عیسائی دنیا نے پوس کی شیطانی کوششوں سے متاثر ہو کر کثیث اور کفارہ کا عقیدہ اختیار کر لیا (جس کا بیان ابھی آئے گا) تو عیسائیوں نے بزرگی کی اس انجیل کو نامعتبر قرار دے دیا۔

اسی زمانے میں یہ غیر معمولی واقعہ رونما ہوا کہ ایک مشہور یہودی عالم جس کا نام ساؤل تھا جو دینِ یسوسی کا انتہائی درجہ کا دشمن تھا اور اس کے قبول کرنے والوں کو ہر ممکن طریقے سے ستاتا، ان پر خود شدید مظالم کرتا اور دوسروں سے کلاتا تھا۔ یہی اس کا محبوب و مرغوب مشغل تھا۔ اس نے ہمارے نزدیک سوچے سمجھے منفوب کے تحت۔ اچانک اور کہا جا سکتا ہے کہ ڈرامائی انداز میں دعویٰ کیا کہ میں عیسائیت اور عیسائیوں کے خلاف اپنی جبر و جہد ہی کے سلسلے میں دمشق جا رہا تھا۔ راستے میں ایک منزل پر آسمان سے زین تک ایک نور ظاہر ہوا اور آسمان ہی سے یہ نوع سع کی آواز مجھے سنائی دی۔ انہوں نے مجھے مخاطب کر کے عربی زبان میں فرمایا کہ ”اے ساؤل تو مجھے کیوں ستاتا ہے“۔ اور انہوں نے مجھے ایمان لانے اور ان کے دین کی خدمت اور منادی کرنے کی دعوت دی اور وصیت فرمائی۔ میں یہ مسخرہ دیکھ کر ان پر ایمان لے آیا اور اب میں نے اپنے کواس دین کی خدمت اور منادی کے لیے وقف کر دیا ہے۔ اس نے اپنا نام بھی بدل ڈالا اور ساؤل کے بجائے پلوس نام رکھ لیا۔

اس کے بعد اس نے حضرت سع کے حواریوں کے پاس جا کر اپنے اس مکاشف یا مشاہدے اور انقلاب حال کا ذکر کیا تو اکثر حواری اس کی اب تک کی زندگی اور ظالماں ز رویہ کو پیش نظر کھلتے ہوئے اس پر اعتماد کرنے اور اس کے اس اظہار و بیان کو واقعہ اور حقیقت مانتے کے لیے تیار نہیں تھے، انھیں اس کے باکے میں خک شہ تھا لیکن ایک جلیل القدر حواری بزرگ اس نے اس کی بات کو قبول کر لیا اور دوسرے حواریوں کو بھی آمادہ کر لیا کہ وہ بھی قبول کر لیں۔ اس کے بعد یہ ساؤل حواریوں کے ساتھ شامل ہو گیا اور پھر اس نے ایسا رویہ اختیار کیا کہ عام عیسائی اس کو مسیحی مذہب کا پیشوائے عظم سمجھنے لگے، اس طرح عام میں اس کو غیر معمولی مقبولیت اور مقداریت کا مقام حاصل ہو گیا۔

اس کے بعد اس نے دینِ یسوسی کی اندر سے تحریر و تحریف کا کام شروع کیا (جوئی حقیقت

اس کا اصل مقصد و منفوع تھا) اس نے اپنی غیر معمولی ذہانت اور فراست سے سمجھ لیا کہ عیسائیوں کو حضرت مسیح کے لائے ہوئے اصل دین سے دور اور گراہ کرنے کا آسان راستہ یہ ہے کہ ان کے سامنے حضرت مسیح کی شان کو حد سے زیادہ بڑھایا جائے۔ ان کو ابن اللہ یا خدا تعالیٰ کا شریک یا خود خدا کہا جائے، اور صلیب کے واقعوں کی حقیقت یہ بتائی جائے کہ انہوں نے اپنے پر ایمان لانے والے سارے انسانوں کے گناہوں کی سزا اور عذاب کے عوض خود یہ تکلیف انہالی اس طرح اُن کا صلیب پر چڑھایا جانا ان پر ایمان لانے والوں کے گناہوں کا کفارہ اور نجات کا ویله بن گیا۔

اس کے بعد اُس نے اسی راستے سے کام شروع کیا، اُس کا تیر ٹھیک نشانے پر بیٹھا اور عام عیسائیوں میں الوہیت مسیح اور ابتدیت اور تسلیث اور کفارہ کے عقیدے تیزی سے مقبول ہوئے۔ قیاس یہ ہے کہ حضرت مسیح کے اُن حواریوں نے جو اُس زمانے میں موجود تھے اور ان کے صحیح العقیدہ شاگردوں نے عیسائی امت کو اصل دین عیسیٰ پر قائم رہنے اور ان مشرکانہ اور گرامیز عقیدوں سے محفوظ رکھنے کی کوشش ضرور کی ہوگی، لیکن معلوم ہوتا ہے کہ ان کی میصلحانہ کوششیں زیادہ کامیاب نہ ہو سکیں اور حضرت مسیح کے اس دنیا سے انہوں نے پر پوری ایک صدی بھی نہیں گزری تھی کہ عام عیسائیوں میں حضرت مسیح علیہ السلام کے لائے ہوئے دین عیسیٰ کے بجائے پلوس کا بنایا ہوا یہ زیامت کرانے دین ہی عیسائیت کے عنوان سے مقبول ہو گیا اور پھر ایسا ہوا کہ دنیا کے قرب قریب تمام ہی عیسائیوں نے اسی دین کو اپنالیا اور تسلیث اور کفارہ عیسائیت کے بنیادی عقیدے تعلیم کر لیے گئے۔

یہ جو کچھ عرض کیا گیا، دین عیسیٰ میں پلوس کے ذریعہ ہونے والی تحریف کی تاریخ کا بہت مختصر پیان ہے۔ تفصیل ان کتابوں میں دیکھی جا سکتی ہے جو متقل اس موضوع پر لکھی گئی ہیں۔ خاص کر حضرت مولانا رحمت اللہ کر انوی علیہ الرحمہ کی "اظہار اکھن" کا ترجمہ

بابل سے قرآن تک" اور اس کا مقدمہ از مولانا محمد تقی عثمانی (کراچی)

## اسلام میں شیعیت کا آغاز :

اسلام میں شیعیت کے آغاز کی تاریخ بعینہ وہی ہے جو سطور بالا میں موجود محرف عیامت کی بیان کی گئی ہے اور اس کو صل اسلام سے وہی نسبت ہے جو پوس کی ایجاد کی ہوئی عیامت کو حضرت سعی علیہ السلام کے لائے ہوئے ہل دین عیسوی گے ہے جو بلاشبہ دین حق تھا۔

چونکہ راقم سلطنت اس وقت شیعیت اور اس کی تاریخ پر کوئی مستقل کتاب لکھنے کا ارادہ نہیں کیا ہے بلکہ اُس وقت تفاصیل کے تحت جس کا ذکر اور پر کیا گیا صرف ایک مقام لکھنا ہی پیش نظر ہے اور اس میں بھی اصل مطبع نظر شیعہ مذہب کی بنیادی اور سلم و مستند کتابوں کی روشنی میں اُس کا بقدر ضرورت تعارف کرانا اور اس کی ہل حقیقت سے اُن حضرات کو واقف کرانا ہے جو ناواقفی کی وجہ سے اس کے باقی میں غلط فہمی میں بتلا ہیں اور اس کے داعیوں اور علمداروں کے آزاد کاربن کرشیعیت کے فروع اور مسلمانوں جیسی مقبولیت کی راہ ہموار کر رہے ہیں۔ اس لیے صرف تمہید کے طور پر اس کے آغاز کا مختصر تذکرہ کرنا ہے۔

ابن جریر طبری کی تاریخ الامم والملوک، ابن کثیر دمشقی کی البداية والنهایة، ابن حزم اندلسی کی الفضل فی الملک والخلل، شہرتانی کی الملک والخلل، اور ان کے علاوہ بھی بعض تاریخی مأخذ کے مطالعے شیعیت کے آغاز کے بارے میں جو کچھ معلوم ہوا ہے، راقم سلطنت یہاں اُس کا محرف شامل ہی اپنے الفاظ میں نذر ناظرین کر رہا ہے (جو کچھ عرض کیا جا رہا ہے وہ مندرجہ بالا مأخذ میں دیکھا جا سکتا ہے)۔

جیسا کہ معلوم ہے قریب قریب پورا جزیرہ العرب عہد نبوی ہی میں اسلام کے زیر اقتدار آگیا تھا، اور اسلام اور مسلمانوں کی کوئی دشمن طاقت، نہ مشرکین کی نہ اہل کتاب بہود و فشاری کی وہاں ایسی باقی رہی تھی جو دعوت اسلام کا راستہ روک سکے۔ پھر عہد صدقی میں (جس کی مدت بہت ہی مخفی سواد و سال کے قریب ہے) یہ صورت حال مزید ستمکم ہوئی اور جزیرہ کے حدود سے باہر پڑیں قدیم کا سلسہ بھی تشویع ہو گیا۔ اس کے بعد خلافت فاروقی کے قریب تا دس سالوں میں اسلامی دعوت اور عسکری فتوحات کا سلسہ اتنی تیزی سے ٹھہا کہ اس دقت کی دنیا کی دو بڑی شہنشاہیوں (روم و فارس) کے بیشتر مقبوضہ علاج اسلام کے زیر اقتدار آگئے۔ پھر فاروق عظیم کی شہادت کے بعد حضرت عثمان کے دور خلافت میں بھی اسلامی دعوت اور فتوحات کا یہ سلسہ قریب قریب اسی رفتار سے جاری رہا۔ اس مدت میں مختلف ملکوں، علاقوں اور قوموں اور طبقوں کے بے شمار لوگ اپنے قدیم مذاہب و ادیان کو چھوڑ کر اسلام میں داخل ہوئے۔ یہ عام طور سے وہی تھے جنہوں نے اسلام کو دین حق اور وسیلہ نجات سمجھ کر دل سے قبول کیا تھا۔ لیکن ان میں بہت سے ایسے بھی تھے جنہوں نے منافقانہ طور پر اسلام قبول کر کے اپنے کو مسلمانوں میں شامل کیا تھا اور وہ اپنے دلوں میں مسلمانوں کے خلاف شدید بیغض و عداوت رکھتے تھے وہ اسی ارادے اور منفعت کے ساتھ مسلمانوں میں شامل ہوئے تھے کہ ان کو جب بھی موقع ملے وہ کوئی فتنہ برپا کر کے اسلام اور مسلمانوں کو نقصان پہنچائیں گے۔

اسی طبقتیں علاقہ ریکن کا ایک ہو دی عالم عبدالذین ساختا، اس نے حضرت عثمانؓ کے دور خلافت میں اپنے قبول اسلام کا اعلان کیا۔ بعض روایات میں یہ بھی ذکر کیا گیا ہے کہ وہ مدینہ منورہ حضرت عثمانؓ کی خدمت میں حاضر ہوا اور آپ ہی کے ہاتھ پر اسلام قبول کیا۔ غالباً اس کو امیر رہی ہو گی کہ اس طرح اس کو ایک انتیاز اور حضرت عثمانؓ کا خصوصی درجہ کا حسن ظن اور اعتماد حاصل ہو جائے گا۔ لیکن حضرت عثمانؓ

کی طرف سے اس کے ساتھ کوئی امتیازی برداونہیں کیا گیا۔ بعد میں اس کا جو کردار  
سامنے آیا اس سے معلوم ہو گیا کہ اس نے اسی ارادے اور منصوبے کے تحت یہودیت چھوڑ  
کے اسلام قبول کیا تھا جس کے تحت ساؤل (پلوس) نے یہودیت چھوڑ کے عیسائیت کو  
قبول کیا تھا۔ اس کا اصل مقصد مسلمانوں میں شامل ہو کر اور اپنے خاص کرتبوں سے  
اللہ میں مقبولیت حاصل کر کے اندر سے اسلام کی تحریف و تخریف اور ان کے درمیان  
اختلاف و شقاق پیدا کر کے فتنہ و فساد برپا کرنا تھا۔ مدینہ منورہ کے مختلف قبائل میں  
غالباً اس نے اپنی ذہانت سے اندازہ کر لیا کہ یہاں اور پوٹے علاقہ، حجاز میں ضروری اذکر  
کا دینی شعور عام ہے اور دین کے ایسے پاسان موجود ہیں جن کے ہوتے ہوئے وہ اپنے  
مقصد میں کامیاب نہیں ہو سکتا۔ اس کے بعد وہ بھرہ اور پھر شام گیا، یہاں بھی اس کو  
اپنے منصوبے کے مطابق کام کرنے کا موقع نہیں ملا۔ اس کے بعد وہ مھر پہنچا یہاں اس نے  
ایسے لوگوں کو پالا جن کو وہ آلات کار اور اپنی مفسدانہ مہم میں مددگار بنانا سکے۔ اس نے  
غالباً عیسائیت کی تحریف و تخریب میں پلوس کی کامیابی سے یہ سبق سیکھا تھا کہ کسی امت  
اور مذہبی گروہ کو گراہ کرنے کا آسان راستہ یہ ہے کہ اس کی نظر میں مقدس اور محبوب ترین  
شخصیت کے باشے میں غلو اور افراط کا رویہ اختیار کیا جائے۔ مورخین کا بیان ہے کہ آئندے  
سے پہلے ان لوگوں میں یہ شوشر چھوڑ اک بھٹے ان مسلمانوں پر تعجب ہے جو عیسیٰ کی اس  
دنیا میں دوبارہ آمد کا نوعقید رکھتے ہیں اور سید الابنیاء، حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی اس  
طرح آمد کے قابل نہیں، حالانکہ آپ حضرت عیسیٰ اور تمام ہی انبیاء سے فضل داعلی ہیں  
آپ یقیناً دوبارہ اس دنیا میں تشریف لا بیس گے۔ اس نے یہ بات ایسے ہی جاہل  
اور ناتربیت یافت لوگوں کے سامنے رکھی جن میں اس طرح کی خرافات کے قبول کر لینے  
کی صلاحیت نہیں۔ پھر جب اس نے دیکھا کہ اس کی یہ بات مان لی گئی (جو اسلامی اور  
قرآنی تعلیم کے یکسر خلاف تھی) تو اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ

حضرت علی مرفقی رضی اللہ عنہ کی خصوصی قربت کی بنیاد پر آپ کے ساتھ غیر معمولی عقیدت محبت کا اظہار کرتے ہوئے اُن کی شان میں طرح طرح کی غلوکی باہمیں کرنا شروع کیں، ان کی طرف عجیب عجیب سمجھتے منسوب کر کے ان کو ایک ما فوق البشریتی باور کرنے کی کوشش کی اور جاہلوں سادہ لوحوں کا جو طبقہ اس کے فریب کاشکار ہو گیا تھا وہ ان ساری خرافات کو بھی قبول کرتا رہا۔ اس طرح اس نے اپنی سوچی سمجھی اسکیم کے مطابق تدریجی طور پر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے باسے میں ایسے خیالات رکھنے والے اپنے معتقدین کا ایک حلقة پیدا کر لیا اور پھر ایک مرحلہ پر ان کا یہ ذہن بنایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد خلافت اور امت و حکومت کی سربراہی دصل حضرت علی رضی اللہ عنہ کا حق تھا، ہر ہنسی کا ایک حصہ ہوا میں اور حصی ہی نبی کے بعد اس کی جگہ امت کا سربراہ ہوتا ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حصی حضرت علی رضی اللہ عنہ تھے اس نے بتایا کہ تورات میں بھلی آپ ہی کو حصی رسول بتایا گیا تھا لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد لوگوں نے سازش کر کے آپ کا حق غصب کر لیا اور بجائے آپ کے ابو بکر کو خلیفہ بنادیا گیا اور انھوں نے اپنے بعد کے لیے عمر کو نامزد کر دیا پھر ان کے بعد بھی آپ کے خلاف سازش ہوئی اور عثمان کو خلیفہ بنادیا گیا جو اس کے بالکل اہل نہ تھے اور اب وہ اور ان کے عمال ایسے ایسے غلط کام کر رہے ہیں۔

ملحوظ ہے کہ یہ وہ زمانہ تھا جب مھر اور بعض دوسرے شہروں میں بھی حضرت عثمان کے بعض عمال کے خلاف شکایات اور الزامات کا سلسہ شروع ہو گیا تھا۔ اس صورت حال اور اس خفاس سے عبد اللہ بن عباس نے پورا فائدہ اٹھایا۔ اس نے کہنا شروع کیا کہ مرم بالمعروف و نہیں عن المنکر اور امت میں پیدا ہونے والے بگاڑ کی اصلاح کی فکر و کوشش ہر مسلمان کا فرض ہے، اس لیے ہم کو اس بگاڑ کی اصلاح کے لیے جو عثمان اور ان کے عمال کی وجہ سے امت میں پیدا ہو گیا ہے کھڑا ہو جانا چاہیے اور اس کو ختم کرنے کے لیے وہ سب کچھ کرنا

چاہیے جو ہمارے امکان میں ہو۔

یہ سب کچھ عبداللہ بن سبانے انتہائی ہوشیاری و رازداری اور بہودی فطرت کے مکروہ فریب سے اس طرح کیا جس طرح زمینِ دوز خنیہ تحریکیں چلانی جاتی ہیں اور مفرکے علاوہ دوسرا بعض شہروں اور علاقوں میں بھی اپنے کچھ ہم خیال بنالیے۔

بھرا کیک وقت آیا جب اس نے اپنے دام افتادہ معتقدین اور ان کے ذریعہ دوسرے بہت سے جاہلوں سادہ لوحوں کو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف جدو چید کرنے پر کامارہ کر لیا۔ اس کے بعد ایک مرحلہ پر خفیہ طور پر گرام بنالیا گیا کہ فلاں دن ہم سب اجتماعی طور پر ایک شکر کی شکل میں مرینے منورہ ہیجپیں گے۔ پھر ایسا ہی ہوا۔ عبداللہ بن سبا اور اس کے چیلوں کے گمراہ کیے ہوئے باعنی اور باشون کا ایک پورا شکر مرینے ہیجپ گیا۔

آگے جو کچھ ہوا، یہاں اس کا ذکر کرنے کی ضرورت نہیں (ان سطوں کے سب ہی پڑھنے والے واقف ہوں گے) حضرت عثمان رضی اللہ عنہ، جو اُسی وقت کی دنیا کی سب سے بڑی حکومت کے فرمانروایت ہے اگر ان باغیوں کے خلاف طاقت استعمال کرنے کی صفت احاجزت دیدیتے تو ہرگز وہ نہ ہو سکتا جو ہوا لیکن آپ نے نہیں چاہا کہ آپ کی جان کی حفاظت کے لیے کسی کلاؤ کے خون کا قطہ زمین پر گرے اس کے بجائے خود مظلومانہ شہید ہو کر اللہ کے حضور ہیجپ جانا پسند فرمایا اور دنیا میں مظلومانہ شہادت اور قربانی کی ایک لاثانی شان قائم کر دی۔ <sup>رضی اللہ عنہ وارضاہ</sup>

لہ ہیاں یہ سوال کیا جاسکتا ہے کہ عبداللہ بن سبا اور اس کا گروہ جو اس فتنہ کا اصل ذمہ دار تھا جس کے نتیجہ میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ شہید ہوئے، ان کا منصور یہ توجیہ اس کا اور پریان کیا گیا ہے، اسلام کی تحریک اور مسلمانوں میں اختلاف پیدا کر کے خدا اسلام کو نقصان پہنچانا اور اس کی طاقت کو توڑنا تھا، انہوں نے جو کچھ کیا اسی مقدار کے لیے کیا تھا۔ ایسے مفسدوں فتنہ پر داؤں کا قلع قمع کرنا اور ان کے خلاف طاقت باقی صفو ائمہ پر)

اس خونی فضائیں حضرت علی مرفنی رضی اللہ عنہ چوتھے خلیفہ منتخب ہوئے آپ بلاشبہ خلیفہ برحق تھے امت مسلم میں اس وقت کوئی دوسری شخصیت نہیں تھی جو اس عظیم منصب کے لیے قابل ترقیت ہوتی تھی لیکن حضرت عثمان کی مظلوماً شہادت کے نتیجے میں (یا کہا جائے کہ اس کی خداوندی پاداش میں) امت مسلم دو گروہوں میں تقسیم ہو گئی اور نوبتِ اہم جنگ فی قبال کی بھی آئی جمل اور صفين کی وجہ میں ہوئیں عبد اللہ ابن ساکا پورا اگر وہ جس کی اچھی خاصی تعداد ہو گئی تھی حضرت علی مرفنی کے ساتھ تھا، اس زمانہ اور اس فضائیں اس کو پورا موقع مل کر لٹک کر کے بے علم اور کم فہم عوام کو حضرت علیؓ کی محبت اور عقیدت کے عنوان سے غلوکی گراہی میں بستا کرے یہاں تک کہ اس نے کچھ سادہ لوح کو وہی سبق پڑھایا جو پولوس نے عیسائیوں کو پڑھایا تھا اور ان کا یہ عقیدہ ہو گیا کہ حضرت علیؓ اس دنیا میں خدا کا روپ ہیں اور ان کے قالب میں خداوندی روح ہے اور گویا وہی خدا ہیں۔ کچھ احمدیوں کے کان میں یہ پھونکا کہ اللہ نے نبوت و رسالت کے لیے درصلح حضرت علیؓ ابن ابی طالب کو منتخب کیا تھا وہی اس کے مستحق اور اہل تھے اور حاصل وحی فرشتے جوں امین کو ان ہی کے پاس بھیجا تھا لیکن ان کو اشتباہ ہو گیا اور وہ

(بعین صفحہ لذتستہ)

استعمال کرنا تو اسلامی حکومت کا یعنی حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا فرض تھا۔ یہ اُن کا ذاتی مسئلہ نہیں تھا۔ پھر انہوں نے ان کے خلاف طاقت استعمال کیوں نہیں کی؟ — لیکن واقعیہ ہے کہ چوں کہ ان لوگوں کی یہ تحریک اور ساری کارروائی خنثی تھی اس لیے اس وقت یہ حقائق سامنے نہیں آئے تھے۔ یہ سب کچھ تو بعد کے واقعات سے اور تاریخ کی چھان بین سے معلوم ہوا ہے۔ اُس وقت تو بس یہی بات سامنے تھی کہ یہ لوگ حضرت عثمان کے برعکس حکومت نہیں کے خلاف ہیں اس لیے حضرت عثمان نے وہ روید اختیار فرمایا اور اپنی جان اور اپنے اقتدار کے تحفظ کے لیے خوزریزی اور دوسروں کی جان لینے کے بجائے اپنی جان دیدینا اپنے حق میں بہتر سمجھا۔ وکان امر اللہ قد را مقدورزا۔

غلطی سے وحی کے حضرت محمد بن عبد اللہ کے پاس پہنچ گئے (استغفار اللہ دلائل)  
دلاعنة الابالله

مُؤْخِين نے یہ بھی بیان کیا ہے کہ جب حضرت علی رضنی کے علم میں کسی طرح یہ بات آئی کہ ان کے شکر کے کچھ لوگ ان کے بائے میں اس طرح کی باتیں چلا ہیں ہیں تو آپ نے ان شیاطین کو قتل کر دینے اور لوگوں کی عبرت کے لیے اگ میں ڈلواد دینے کا ارادہ فرمایا لیکن اپنے چپا زار بھائی اور خاص رفیق دشیر حضرت عبد اللہ بن عباس اور کچھ ان جیسے لوگوں کے مشورہ پر اس وقت کے خاص حالات میں اس کا رروائی کو دوسرے مناسب وقت کے لیے ملتوی کر دیا۔

بہرحال جمل اوصفین کی جنگوں کے زمانہ میں عبد اللہ بن سبا اور اس کے چیلوں کو اس وقت کی خاص فہم سے فائدہ اٹھا کر حضرت علیؑ کے شکر میں ان کے بائے میں غلو کی گمراہی پھیلانے کا پورا پورا موقع ملا اور اسکے بعد جب آپ نے عراق کے علاقوں میں کوفہ کو اپنا داراً حکومت بنالیا تو یہ علاقہ اس گروہ کی سرگرمیوں کا خاص مرکز بن گیا اور چول کم مختلف اسباب و وجہ کی بنابر (جن کو مُؤْخِين نے بیان کیا ہے) اس علاقے کے لوگوں میں ایسے

لئے بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت علیؑ کی الوہیت کا عقیدہ رکھنے والے اور اس کی دعوت دینے والے یہ شیاطین ان ہی کے حکم سے قتل کیے گئے اور اگ میں ڈالے گئے۔ شیخ الاسلام ابن تیمیہؓ نے "نهاج السنۃ" میں اس کا ذکر فرمایا ہے۔ (ص، ج ۱)

اور شیعوں کی اسماء الرجال کی مستند زین کتاب "رجال کشتی" میں بھی امام جعفر صادقؑ سے متعدد روایتیں نقل کی گئی ہیں جن سے یہی معلوم ہوتا ہے کہ عبد اللہ بن سبا حضرت علی رضنی کی الوہیت کا عقیدہ رکھتا اور اس کی دعوت دیتا تھا اور بالآخر حضرت علی رضنی نے اس کو اگ میں ڈلوار کر ختم کر دیا۔ رجال کشتی طبع بیبی ۱۳۱۶ھ من

غالیانہ اور گمراہنہ امکار و نظریات کے قبول کرنے کی زیادہ صلاحیت تھی اس لیے یہاں اس گروہ کو اپنے مشن میں زیادہ کامیابی حاصل ہوئی۔

## شیعوں میں مختلف فرقے :

یہاں تک جو کچھ عرض کیا گیا یہ شیعیت کے آغاز کا مختصر تذکرہ تھا، چونکہ یہ دعوت و تحریک خفیہ طور پر اور سرگوشیوں کے ذریعہ چلائی جا رہی تھی، اس لیے اس سے متاثر ہونے والے سب ایک بھی خیال اور عقیدے کے نہیں تھے۔ اس کے داعی جس سے جو بات اور جتنی بات کہنا مناسب سمجھتے وہی کہتے اور اگر وہ قبول کر لیتا تو بس وہی اس کا عقیدہ بن جاتا۔ اس وجہ سے ان میں ایسے لوگ بھی تھے جو حضرت علیؑ کی الوہیت یا ان کے اندر خداوندی روح کے حلول کے قائل تھے اور ایسے بھی تھے جو ان کو رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ سے بھی فہل واصلی اور ثبوت و رسالت کا اصل سحق سمجھتے تھے اور جو بیل این کی غلطی کے قائل تھے اور ایسے بھی تھے جو رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کے بعد کے یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے نامزد امام و امیر اور وصی رسول مانتے تھے اور اس بنا پر خلفاء ثلاثہ (حضرت ابو بکر، حضرت عمر و حضرت عثمان رضی اللہ عنہم) اور ان تمام صحابہ کرام کو جنہوں نے رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کی وفات کے بعد ان حضرات کو خلیفہ رانا اور دل سے ان کا ساقہ دیا۔ (معاذ اللہ) کا فرومنافق یا کمزاز کم غاصب ظالم اور غدار کہتے تھے۔ ان کے علاوہ بھی اسی طرح کے مختلف عقائد و نظریات رکھنے والے گردہ تھے۔ ان سب میں نقطہ اشتراک حضرت علی مرقیؓ کے باسے میں غلو تھا اور جیسا کہ معلوم ہو چکا اس غلو کے درجات مختلف تھے۔ ابتدائی دور میں یہ ایک دوسرے سے ممتاز الگ الگ فرقے نہیں بنے تھے۔ بعد میں مختلف اسباب سے جن کامورخین نے ذکر کیا ہے ان مختلف فرقے بنتے چلے گئے۔ یہاں تک کہ ان کی تعداد تڑ سے بھی اور پہنچان کی کسی تدریجی

”ممل و خل“ کے مطابق سے معلوم کی جاسکتی ہے، ”جفہ اثنا عشری“ میں حضرت شاہ عبد الغنیؒ نے بھی ان فرقوں اور ان کے عقائد و نظریات اور باہمی اختلافات کا ذکر فرمایا ہے۔ حضرت علیؑ کے بعد اماموں کی تعيین کے باعثے میں بھی ان میں اتنے اختلافات ہیں کہ ان کو شمار کرنا مشکل ہے — ان میں بہت سے تدوہ ہیں جن کا غالباً اب دنیا میں کمیں وجود نہیں، تاریخ کی کتابوں کے اور اسی میں ان کا نام و نشان باقی رہ گیا ہے۔ لیکن چند فرقے مختلف مالک میں ہمارے اس دریں بھی پائے جاتے ہیں، ان میں تعداد کے لحاظ سے اور بعض دریں جدیتوں سے بھی اثنا عشریؓ کو امتیاز اور اہمیت حاصل ہے اور ہم کو ان صفحات میں اسی فرقے کے باعثے میں عرض کرنا ہے کیونکہ روح الشیخین صاحب اثنا عشری ہیں، ان کا تصور اسلام ان کا مذہب اور ان کے عقائد و نظریات وہی ہیں جو اثنا عشر کی مسلم بنیادی کتابوں میں بیان کیے گئے ہیں اور جن کو وہ اپنے ”امم محتومین“ کی طرف منسوب کرتے اور ان کی تعلیم و تلقین یقین کرتے ہیں۔

اہ اسلام میں شیعیت کے آغاز اور پھر شیعوں کے مختلف فرقوں کے باعثے میں یہاں تک جو کچھ عرض کیا گیا اُس سے ناظرین کرام نے سمجھ لیا ہو گا کہ عبداللہ بن سبان نے شیعیت کی معرفت بنیاد دالی اور تم ریزی کی تھی، اس کے بعد شیعوں کے جو مختلف فرقے اور ان کے نہایت وجود میں آئے وہ عبداللہ بن سبان کے بلا واسطہ یا بالواسطہ فیض یا فلکوں کی تصنیف ہیں۔ اثنا عشری مذہب بھی ایسے ہی کچھ لوگوں کی تصنیف ہے — راقم سطور کے علم میں ہے کہ شیعہ علماء و مصنفوں عبداللہ بن سبان سے براث ظاہر کرتے ہیں بلکہ قریبی زمانے کے بعض شیعہ مصنفوں نے تو اس کو ایک فرضی ہستی قرار دیا ہے اور اس کے وجودی سے انکار کیا ہے لیکن یہی ہی بات ہے جیسے کہ کوئی دعویٰ کرنے لگے کہ کربلا میں حضرت حسینؑ کی شہادت کا جواہر عبیان کیا جاتا ہے وہ صرف افراز ہے جس کی کوئی حقیقت نہیں۔ شیعوں کی اسماں الرجال کی مستند ترین کتاب ” رجال کشی“ میں عبداللہ بن سبان کا ذکر کیا گیا ہے اور متعدد مندوں سے امام جعفر صادق (بغیر لگنے صفحہ پر)

اس مذہب کی تفصیلی واقفیت نواس کی مستند کتابوں کے مطالعہ سی سے حاصل ہو سکتی ہے یہاں ہم اس کے صرف چند اُن بنیادی عقائد کا ذکر کریں گے جن پر اتنا غرضی مذہب کی بنیادیں قائم ہیں۔ ان کے مطالعہ سے ناظرین کو معلوم ہو جائے گا کہ ان کا تصور اسلام اور بنیادی عقائد کنا و سنت اور جمہور امت سے کس قدر مختلف ہیں اور اس اختلاف کی نوعیت کیا ہے اور اس کو خفیٰ شافیٰ مالکی، حنبلی، اہل حدیث وغیرہ مسلمانوں کے مختلف مکاتب فکر کا سا اخلاقان سمجھنے والے اور عامون کو یہ تاثر دینے والے حقیقت سے کتنے ناواقف ہیں اور دینی نقطہ نظر سے وہ کتنی بڑی غلطی کر رہے ہیں اور دین کے معاملہ میں اپنے پراغتماد کرنے والے مسلمانوں کی لگراہی کی کتنی عظیم ذمہ داری اپنے اور پلے رہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ انکو توفیق دے کر وہ حقیقت حال کو بھیں اور جو غلطی ہو چکی تھی انکو ذمہ دار کی غدار کر گز کریں۔

<sup>بیعت مصوّر از شریعت</sup> سے روایت کیا گیا ہے کہ وہ حضرت علیؑ کی الرہیت کا قابل تھا اور بالآخر حضرت علیؑ نے اس کو اگر میں دلواہ ختم کر دیا۔ اور اسی رجال کشی میں آخری بات عبد الدین سبا کے بارہ میں یہ کہی گئی ہے

ذکر بعض اهل العلم ان عبد الله بن سبا کان یہودی افاسلم و

بن سبا کان یہودی افاسلم و  
والی علیاً علیہ السلام و کان یہودی

وهو علی یہودی ملکی یوشع بن نون و

وصی موسی با لله عقال فی اسلام بعد وفات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فی علی علیہ السلام مثل خداو

و کان اول من اشهر بالقول

بغرض امامۃ علی و اظهار البراءۃ

من اعدائه و کاشف مخالفیہ

و اکفرهم مثا (رجال کشی طبع بیجی ۱۳۴۸ھ)

کافر قرار دیا۔

## اشناعشریہ اور اس کی اساس و بنیاد

### مسئلہ امامت

جیسا کہ عرض کیا جا چکا ہے اے اکثر اہل علم بھی اس سے واقف نہیں ہیں کہ شیعہ اشناعشریہ کے مسئلہ امامت کی کیا حقیقت ہے اور ان کے نزدیک دین میں اس کا کیا مقام اور درجہ ہے — اُن حضرات کے نزدیک یہ اسی طرح رکنِ ایمان ہے جس طرح عقیدہ توحید، عقیدہ رسالت، اور عقیدہ قیامت و آخرت —

بہت اجمال و اختصار کے ساتھ اس مسئلہ امامت کا ذکر پہلے بھی کیا جا چکا ہے اب ہم سب و عده اس کی بقدر ضرورت تفصیل اشناعشری حضرات کی مسئلہ بنیادی کتابوں اور ان کے ائمہ مصوّثین کے ارشادات سے پیش کرنا چاہتے ہیں۔ لیکن مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ان کتابی بیانات اور ائمہ کے ان ارشادات کا حامل پہلے اپنے الفاظ میں عرض کر دیا جائے۔ اسی ہے کہ اس کے بعد ہمارے اُن ناظرین کے لیے بھی جو مذہب شیعہ اور اس کے مسئلہ امامت کی حقیقت سے بالکل ناواقف ہیں، آگے پیش کیے جانے والے ائمہ کے بیانات و ارشادات سے اس مسئلہ کی تفصیلات کا بھنا اشارہ اللہ آسان ہو جائے گا۔

---

اشناعشریہ کا عقیدہ بلکہ کہنا چاہیے کہ ایمان ہے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ نے اپنی صفتِ عدل اور حکمت و رحمت کے لازمی تقاضے سے نبوت و رسالت کا سلسلہ جاری فرمایا تھا اور بندوں کی ہدایت و رہنمائی اور ان کی قیادت و سربراہی کے لیے اس کی طرف سے

نبیاً و رسول علیہم السلام مبعث اور نامزد ہو کر آتے تھے جو مخصوص اور مفترض الطاعة ہوتے تھے اور ان کی بعثت و دعوت ہی سے بندوں پر اللہ کی محبت قائم ہوتی تھی اور وہ ثواب یا غذاب کے سخت ہوتے تھے، اسی طرح اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کی وفات کے بعد سے بندوں کی ہدایت و رہنمائی اور صبر باہی کے لیے اور ان پر محبت قائم کرنے کے لیے امامت کا سلسلہ قائم فراہدیا ہے اور قیامت تک کے لیے بارہ<sup>۱۱</sup> امام نامزد کر دیے ہیں، بارہ ہوئیں امام پر دنیا کا خاتم اور قیامت ہے — یہ بارہ امام انبیاء علیہم السلام ہی کی طرح اللہ کی محبت مخصوص اور مفترض الطاعة ہیں اور درجہ میں رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کے برابر اور درست تمام انبیاء علیہم السلام سے افضل و برتر اور بالاتر ہیں۔ ان اماموں کی اس امامت کو ماننا اور اس پر ایمان لانا اسی طرح نجات کی شرط ہے جس طرح انبیاء علیہم السلام کی نبوت و رسالت کو ماننا اور ان پر ایمان لانا شرط نجات ہے۔ ان بارہ میں پہلے امام حضرت علیؑ تلقنی تھے، جیسا کہ مختلف پہلے عرض کیا جا چکا ہے امامت کے منصب پر ان کی نامزدگی کا اعلان خود رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ نے اپنی وفات سے قبل بیشتر دن پہلے اپنے آخری حج (حجۃ الوداع) سے والپی میں اللہ تعالیٰ کے تاکیدی حکم سے غدری خم کے مقام پر کیا تھا — اسی طرح اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے ان کے بعد کے لیے ان کے بڑے بیٹے حضرت حسن اس منصب کے لیے نامزد کر دیے گئے تھے اور ان کے بعد کے لیے ان کے چھوٹے بھائی حضرت حسین۔ بھران کے بعد کے لیے ان کے بیٹے حضرت علی بن احیین (امام زین العابدین) ان کے بعد کے لیے ان کے بیٹے محمد بن علی (امام باقر) ان کے بعد کے لیے ان کے بیٹے جعفر صادق ان کے بعد کے لیے ان کے بیٹے موسیٰ کاظم۔ ان کے بعد کے لیے ان کے بیٹے علی بن موسیٰ رضا۔ ان کے بعد کے لیے ان کے بیٹے محمد بن علی نقی۔ ان کے بعد کے لیے ان کے بیٹے علی بن محمد نقی۔ ان کے بعد کے لیے ان کے بیٹے حسن بن علی عکری۔ ان کے بعد کے لیے بارہوں اور آخری امام

محمد بن الحسن (امام غائب مہدی) جو شیعی عقیدے کے مطابق اب سے قریباً سارے ہی  
گیارہ سو سال پہلے ۲۵۵ھ یا ۸۶۷ء میں پیدا ہو کر ۳۹ یا ۴۰ سال کی عمر میں مجازانہ  
طور پر غائب ہو گئے اور اب تک زندہ ایک غار میں روپوش ہیں۔ ان پر امامت کا  
سلسلہ ختم ہو گیا۔ اور چون کاشیعی عقیدہ کے مطابق دنیا میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے مفر  
اور نامزد زندہ امام کا رہنا ضروری ہے، جو بندوں کے لیے اللہ کی محنت ہو اور یہ اللہ تعالیٰ  
کی ذمہ داری ہے، اس لیے وہ قیامت تک زندہ رہیں گے اور قیامت سے پہلے کسی  
وقت غار سے برآمدہ و ظاہر ہوں گے اور اپنے ساتھ وہ اصلی قرآن جو حضرت علی رضی اللہ عنہ  
نے مرتب فرمایا تھا (جو موجودہ قرآن سے مختلف ہے) اور صحف فاطمہ وغیرہ بندوں کی ہدایت  
کا وہ سارا سامان اور علوم کا وہ سارا خزانہ الجفرا اور الجامعہ وغیرہ جو ان سے پہلے تمام  
اُمر سے وراثہ اُن کو ملا تھا وہ ساتھ لے کر آئیں گے۔

شیعہ اثناعشریہ کے عقیدے اور ان کے اُمّہ مخصوصین کے ارشادات کے مطابق  
جیسا کہ عرض کیا گیا یہ بارہ حضرات اللہ تعالیٰ کی طرف سے نامزد امام اور رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وسلم کے اصلی خلیفہ و جانشین تھے۔ یہ سب نبیوں رسولوں کی طرح مخصوص تھے، ان کی  
اطاعت اسی طرح فرض تھی اور فرض ہے جس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور دوسرے  
سب نبیوں رسولوں کی اطاعت ان کے اُمّتیوں پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرض کی گئی  
تھی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد یہ اُمّہ ہی بندوں پر اللہ کی محنت ہیں۔ ان کا  
مقام اور درجہ یہ ہے کہ دنیا اپنی کے دم سے قائم ہے، اگر ذرا سے وقت کے لیے بھی

اے ملحوظ ہے کہ پر اثناعشری عقیدہ کا بیان ہے۔ تا انکی شہادت اور تحقیقی بات یہ ہے کہ حسن  
بن علی عکری کا کوئی پیدا ہی نہیں ہوا، ان کے حقیقی بھائی جعفر بن علی کا بھی بیان ہے اور اسی جو  
ے حسن بن علی کی میراث اپنی کو ملی تھی۔

یہ دنیا امام سے خالی ہو جائے تو زمین دھنس جائے اور یہ ساری کائنات فنا ہو جائے۔ یہ سب امر صاحبِ مسخرات تھے، ان کے پاس اسی طرح ملائکہ آتے تھے جس طرح انبیاء علیہم السلام کے پاس آیا کرنے تھے۔ ان کو مراجع بھی ہوتی تھی۔ ان پرائلد کی طرف سے کتابیں بھی نازل ہوتی تھیں۔ یہ سب حضرات عالم ماکان و مایکون تھے۔ تمام انبیاء علیہم السلام کے علوم کے جامع تھے۔ ان کے پاس قدیم آسمانی کتابیں توراة، زبور، انجیل وغیرہ اپنی حلیں شکل میں موجود تھیں اور وہ ان کو ان کی زبانوں میں پڑھتے تھے۔ ان کے پاس بہت سے وہ علم بھی تھے جو قرآن یا رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کے ذریعہ نہیں بلکہ براہ راست اللہ تعالیٰ سے یاد دوسرے خاص ذرائع سے حاصل ہوتے تھے۔ ان کو اختیار تھا کہ جس چیز پر اجس عمل کو چاہیں حلال یا حرام فرار دیں۔ ان میں سے ہر ایک کو اپنی موت کا وقت بھی معلوم تھا اور ان کی موت خود ان کے اختیار میں تھی۔

**مسئلہ امامت اور ائمہ معصومین** کے باقی میں یہاں تک جو کچھ عرض کیا گیا وہ ہمارے اپنے الفاظ میں حاصل اور خلاصہ ہے ائمہ معصومین کے اُن ارشادات اور روایات کا جوانشاعشریہ کی مستند ترین کتابوں میں محفوظ ہیں۔ راقم طور کو یہ سب کچھ انہی کے مطالعہ سے معلوم ہوا ہے۔ وہ روایات اور ائمہ معصومین کے وہ ارشادات انہی کے الفاظ میں ناظرین کرام آئندہ صفحات میں ملاحظہ فرمائیں گے ان سے ناظرین کرام کو ان ائمہ کے اور بھی بہت سے عجیب و غریب کمالات اور اندازات معلوم ہوں گے۔ جن کی طرف یہاں اشارہ بھی نہیں کیا جاسکا ہے۔

ہمارا ارادہ اس مقالہ میں شیعی عقائد و مسائل پر بحث و تفہید کا نہیں ہے بلکہ یہ ان کو جو ان کا ناظرین کے سامنے پیش کر دنیا چاہتے ہیں۔ اور جیسا کہ عرض کیا جا چکا ہے اس مقالہ میں ہمارے مخاطب اہل سنت ہی کے وہ اصحاب علم اور وہ دانشور حضرات ہیں جو شیعیت سے واقف نہیں اور ان کو اپنی اس ناداقیت کا احسان

بھی نہیں، اس وجہ سے وہ بڑی فلطیاں کر رہے ہیں اور اس سے دین کو اور امت مسلم کو شدید نقصان پہنچ رہا ہے۔

اب ہم ناظرین کرام کے سامنے اثناعشری حضرات کی مستند کتابوں سے مسئلہ امامت سے متعلق ان کے انہر مخصوصین کے وہ ارشادات اور وہ روایات پیش کریں گے جن میں وہ سب کچھ کہا گیا ہے جو ہم نے اپر کی سطدوں میں اپنے الفاظ میں عرض کیا ہے۔

اس موقع پر شیعہ اثناعشری کی کتب حدیث و روایات کے باوجود میں اپنے ناظرین کو یہ بتلا دینا ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ جس طرح ہم اہل سنت کے یہاں صحیح بخاری و صحیح مسلم وغیرہ احادیث نبوی کے مجموعے ہیں جن میں رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کے ارشادات اور آپ کے اعمال و افعال اور واقعات و احوال سندوں کے ساتھ روایت کیے گئے ہیں۔ اسی طرح شیعہ اثناعشری کے ہال بھی احادیث و روایات کی کتابیں ہیں لیکن ان میں رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کی حدیثوں کا حصہ تو بہت ہی کم بلکہ کہا جا سکتا ہے کہ شاذ و نادر ہی ہے (شایدہ فی حد ہو) زیادہ تر ان انہر مخصوصین ہی کے ارشادات اور اعمال و احوال اپنی سندوں کے ساتھ روایت کیے گئے ہیں — اور شیعی نقطہ نظر سے ایسا ہی ہونا بھی چاہیے کیونکہ ان کے نزدیک اب قیامت تک کے لیے دہی بندوں کے لیے اللہ کی محبت اور اس کے نائندہ و ترجمان اور امت کے واسطے ہدایت کا وسیلہ ہیں اور جیسا کہ عرض کیا گیا ان کا درجہ رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کے برابر اور دوسرے نام نبیوں رسولوں سے برتر و بالاتر ہے۔

شیعہ اثناعشری کی ان کتب حدیث میں ان کے نزدیک سب سے زیادہ مستند و غیر اور قابل اعتماد ابو جعفر یعقوب کلینی رازی (متوفی ۳۲۸ھ) کی الجامع الكافی ہے۔ صحت و اسناد کے لحاظ سے ان کے نزدیک اس کا درجہ دہی ہے جو

ہم اہل سنت کے نزدیک صحیح بخاری کا ہے، یا اس سے بھی کچھ زیادہ ۔۔۔ ہمارے سامنے اس کا وہ اذیشن ہے جو آب سے ایک سو دو سال پہلے ۱۲۰۲ھ میں مطبع نولکشور لکھنؤ سے شائع ہوا تھا۔ ہم جو کچھ عرض کرنا چاہتے ہیں زیادہ تر اسی کے حوالہ سے عرض کریں گے۔ یہی اثنا عشری مذہب کا سب سے زیادہ مستند مأخذ ہے۔ اس کی چار جلدیں ہیں، دُھائی ہزار کے قریب صفحات ہیں، سوالہزار سے زیادہ روایات ہیں۔

اب ناظرین کرام کتب شیعہ کی وہ روایات اور ان کے انکر مخصوصین کے وہ ارشادات ملاحظہ فرمائیں جن میں مسئلہ امامت اور انہ کے بالے میں اثنا عشری عقیدہ صراحت اور حفتہ کے ساتھ بیان کیا گیا ہے ۔۔۔ ہم جب ہزوڑت عزاً تھا قائم کر کے روایات پیش کروں گے۔

لہ یہ بات ہم نے اس لیے کہی ہے کہ اس کتاب "المجایع الکافی" کے مصنف یا جامع ابو جفر یعقوب کلبینی رازی نے وہ زمانہ پایا ہے جو اثنا عشری کی اصطلاح میں "غیبتِ صغیری" کا زمانہ کہلاتا ہے، یعنی جس زمانے میں (شیعی عقیدہ کے مطابق) امام غائب امام مہدی کے پاس اُن کے خاص محروم راز سفیروں کی آمد رفت ہوتی تھی۔ علماء اثنا عشری میں مشہور ہے اور ان کی بعض کتابوں میں بھی لکھا ہے کہ ابو جفر یعقوب کلبینی نے یہ کتاب مرتب کرنے کے بعد ایک سفر کے ذریعہ امام غائب کے پاس ٹھیکی، انھوں نے اس کو ملاحظہ فرمایا کہ اس کی توثیق و تصدیق فرمائی اور بیان کیا ہما ہے کہ فرمایا "هذا کافیٰ لشبعتنا" (یہ ہمارے شیعوں کے لیے کافی ہے) اس مشہور روایت یا حکایت کی بنابری کتاب ایک امام مخصوص کی مصدقہ ہے جب کہ ہم اہل سنت کے نزدیک صحیح بخاری کسی مخصوص ہستی کی مصدقہ نہیں ہے ( واضح ہے کہ ان سطروں میں امام غائب ان کی غیبت صغیری اور سفیروں کی ختنی آمد رفت کے بالے میں جو کچھ لکھا گیا ہے وہ اثنا عشری حضرات کا عقیدہ ہے ۔۔۔ رہایہ سوال کر چیخت اور واقوئ کیا ہے؟ تو اس کا جواب ناظرین کو اشارہ اللہ اسی مقالہ کے آئندہ صفحات میں دہائیں ہے اسے گا جہاں امام غائب اور ان کی غیبت کے بالے میں تفصیل سے لکھا جائے گا۔

# مسئلہ امامت کے متعلق کتب شیعہ کی روایات اور ائمہ معصومین کے ارشادات خلقوق پر اللہ کی محبت امام کے بغیر قائم نہیں ہوتی

اصول کافی کتاب الحجۃ میں ایک باب ہے جس کا عنوان ہے ان الجهة لا تقوم لله علی خلقه الا با مام (اس کا مطلب ہے جو عنوان میں لکھا گیا ہے) — اس باب میں سندر کے ساتھ چھٹے امام جعفر صادق سے روایت کیا گیا ہے کہ آپ فرمایا۔

ان الجهة لا تقوم لله عزوجل  
علی خلقه الا با مام حتى  
کی او را س کے دین کی فتوحات میں  
یعرف۔ اصول کافی ۲۳۱

اس باب میں اسی مضمون کی قریب قریب ان ہی الفاظ میں متعدد روایات ہیں۔

## امام کے بغیر یہ دنیا قائم نہیں ہے سکتی

اصول کافی میں مندرجہ بالا باب کے بعد مفصلہ درسا باب ہے جس کا عنوان ہے ”باب ان الارض لا تخلو من حجة“ (دنیا حجت یعنی امام سے خالی نہیں رہ سکتی) اس باب میں اس مضمون کی متعدد روایتیں ہیں جو لوپری سندر کے ساتھ روایت کی گئی ہیں ان میں سے صرف دو یہاں دُوچ کی جاتی ہیں۔

|                                |                                     |
|--------------------------------|-------------------------------------|
| عن أبي حمزة قال قلت لابي       | البجمزة سے روایت ہے کہ میں نے امام  |
| عبد الله تبعي الأرض بغير امام؟ | جعفر صادق سے عرض کیا کہ کیا یہ زمین |

بیزلام کے باقی اور قائم رہ سکتی ہے ؟  
خنوں فرمایا کہ اگر دین امام کے بغیر باقی رہے  
گی تو دھن جائے گی (فائدہ میں رہ سکتی ہے)

قال لوبقیت الارض بغیر  
امام لساخت  
اصول کافی م ۱۰۵

امام باقی سے روایت ہے انہوں نے فرمایا  
کہ اگر امام کو ایک بھرپور کیلئے بھی زینت  
ٹھانیا جائے تو وہ اپنی آبادی کے شایعے  
دولے گی جیسے سندھ میں موجود آئی ہیں۔

عن ابی جعفر قال لوان  
الامام عاف من الارض سلعة  
الماجت باهلها كما يموج  
البحر باهله

## اماموں کو پہچاننا اور ماننا شرط ایمان ہے

اسی اصول کافی میں ایک باب کا عنوان ہے ”باب معرفة الامام والرد  
الیہ“ اس باب میں ایک روایت ہے۔

امام باقر رضا امام جعفر صادق سے ردات  
ہے انہوں نے فرمایا کہ کوئی بند مومن نہیں  
ہو سکتا جب تک وہ اللہ دروس کے رسول  
کی اور تمام امراء و رخص کر اپنے زمانے کے  
امام کی صرف حاصل نہ کرے۔

عن احد هما الله قال لا يكون  
العبد مومنا حتى يعرف الله  
ورسوله والائمه كلهم  
وامام زمانه

اصول کافی م ۱۰۵

اسی باب میں پوری سند کے ساتھ ایک دوسری روایت ہے۔

ذریعہ سے روایت ہے انہوں نے  
بیان کیا کہ میں نے امام جعفر صادق سے  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد امراء

عن ذریعہ قال سالت ابا  
عبد الله عن الائمه بعلباني  
صلی الله علیہ وسلم فقال كان

امیر المؤمنین علیہ السلام اماما  
 ثم کان الحسن اماما ثالث کان  
 الحسین اماما نسٹ کان علی بن  
 الحسین اماما نسٹ کان محمد بن علی  
 اماما من انکر ذالک کان کمن  
 انکر معرفة الله تبارک و تعالی  
 و معرفة رسول الله ...  
 اصول کافی م ۲۱

کے باشے میں دیافت کیا تو انہوں نے  
 فرمایا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد امیر المؤمنین  
 علیہ السلام امام تھے، ان کے بعد حسن امام تھے  
 ان کے بعد حسین امام تھے، ان کے بعد علی  
 بن ابی حییں امام تھے ان کے بعد محمد بن علی  
 (امام باقر) امام تھے جو اس کا انکار کرے  
 وہ اس نکر کی طرح ہے جو اللہ تبارک  
 تعالیٰ اور اس کے رسول کی معزت کا انکار کرے۔

## امامت اور اماموں پر ایمان لانے کا اور اسکی تبلیغ کا حکم بیت غمہ ورل اور سب آسمانی کتابوں کے ذریعہ آیا ہے

اصول کافی ہی میں امام جعفر صادق سے روایت ہے۔

قال ولایتنا ولایة الله      آپ نے فرمایا ہماری ولایت (یعنی بندوں  
 پر اور مخلوق پر ہماری حاکیت) بعینہ اللہ  
 تعالیٰ کی ولایت و حاکیت ہے جو نبی ہی

اصول کافی م ۲۲

اللہ کی طرف سے بھیجا گیا وہ اس کا اور اس کی تبلیغ کا حکم رکر بھیجا گیا۔

اسکے اسی حسکے پر امام جعفر صادق کے صاحجز اے ساتویں امام ابو الحسن موسیٰ کاظم سے  
 روایت ہے۔

آپ نے فرمایا کہ علی علیہ السلام کی ولایت

قال ولایۃ علی مکتوبۃ فی

جیم صحف الانبیاء و لن یبعث  
 اللہ رسول الانبیاء محمد  
 صلی اللہ علیہ وآلہ وصیة علی  
 علیہ السلام۔

اصول کافی ص ۲۶۶  
 پر ایمان لانے کا حکم نہ لایا ہوا اور اس نے اس کی تبلیغ نہ کی ہو۔

اللہ اور اس کے رسولوں کے ساتھ جس مُنْزَل من اللہ نور پر  
 ایمان لانے کا حکم قرآن میں دیا گیا ہے اس سے مراد ائمہ ہیں  
 اصول کافی میں ایک باب ہے "ان الائمه فور اللہ عزوجل" اس باب  
 کی پہلی روایت ہے۔

عن ابی خالد الکابی سألت  
 ابا جعفر عن قول اللہ عزوجل  
 "أَمِنُوا بِاللّٰهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ"  
 الذی انزلنا " فقال يا بالخلد  
 انور و اللہ الائمه۔

اصول کافی ص ۱۱  
 ابو خالد کابلی سے روایت ہے کہ میں نے  
 امام باقر سے اس آیت کے بارے میں دریافت  
 کیا "أَمِنُوا بِاللّٰهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ  
 انزلنا" رایان لاؤاللہ پر اور اس کے  
 رسولوں پر اور اس نور پر چوہم نے نازل  
 کیا ہے تو امامؑ نے فرمایا کہ ابو خالد!  
 خدا کی قسم اس نور سے مراد ائمہ ہیں۔

قرآن مجید میں جہاں اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل کیے جانے والے نور کا ذکر  
 ہے ساری امت کے نزدیک اور ہر اس شخص کے نزدیک جس کو عربی زبان کی شُرُبُد بھی

ہواس سے مراد قرآن پاک ہے جو سنزل من الشور برہایت ہے اور اللہ و رسول کے ساتھ اس پر بھی ایمان لانے کا حکم دیا گیا ہے (ان تمام آیتوں کا سیاق سابق بھی ہی بتلاتا ہے) لیکن شیعی روایات میں امام باقر، امام جعفر صادق اور امام موسیٰ کاظمؑ سے یہی نقل کیا گیا ہے کہ ان آیتوں میں ”نور من اللہ“ سے قرآن نہیں بلکہ شیعی حضراتؑ کے بارہ امام مراد ہیں اور اللہ و رسول کے ساتھ ان ہی پر ایمان لانے کا حکم دیا گیا ہے۔

## اماموں کی اطاعت فرض ہے

اسی اصول کافی کتاب الحجۃ کے ایک باب کا عنوان ہے ”باب فرض طاعۃ الائمه“  
اس باب کی ایک روایت ہے۔

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ابوالصباح سے روایت ہے انھوں کہا<br>میں شہزادیتا ہوں کہ میں نہ امام جعفر صادق<br>سے نادہ فرمان تھے کہ میں شہزادیتا ہوں کہ<br>علیٰ امام ہیں اللہ نے ان کی اطاعت فرض کی<br>اور حسن امام ہیں اللہ نے ان کی اطاعت فرض<br>کی ہے اور حسن امام ہیں ان کی اطاعت اللہ<br>نے فرض کی ہے اور علی بن حسین (زین)<br>العابدین (امام ہیں) ان کی اطاعت اللہ نے<br>فرم کی ہے اور ان کے بیٹے محمد بن علی<br>(امام باقر) امام ہیں اللہ نے ان کی<br>اطاعت فرض کی ہے۔ | عن ابی الصباح قال اشہد<br>انی سمعت ابا عبد اللہ<br>یقول اشہد ان علیا امام<br>فرض اللہ طاعته و ان الحسن<br>اما مفرض اللہ طاعته و ان الحسن<br>اما مفرض اللہ طاعته و ان علی<br>بن الحسن امام فرض اللہ طاعته<br>و ان محمد بن علی امام فرض اللہ<br>طاعته۔ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اصول کافی ص ۹                                                                                                                                                                                                                                        |

نیز اصول کافی کے اس باب میں امام جعفر صادق ہی سے روایت ہے کہ فرماتے تھے۔

مَنْ الَّذِينَ فَرَضَ اللَّهُ طَاعَتْنَا  
 لَا يَسِعُ النَّاسُ الْأَمْرَفَنَا وَلَا  
 يَعْدُ النَّاسُ بِمَجْهَا التَّنَاهُ عَرَفَنَا  
 كَانَ مُؤْمِنًا وَمَنْ أَنْكَرَنَا كَانَ كَافِرًا  
 وَمَنْ لَمْ يَعْرِفْنَا وَلَمْ يَنْكِرْنَا كَانَ  
 ضَالًّا حَتَّىٰ يَرْجِعَ إِلَى الْهُدَى الَّذِي  
 افْتَرَضَ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ طَاعَتْنَا  
 الْوَاجِبَةَ -

ص ۱۱

ہم وہ ہیں کہ اللہ نے ہماری اطاعت فرض کی ہے، سب لوگوں کے لیے ہم کو بچانا اور ماننا ضروری ہے ہمہ کے بارے میں ناواقفیت کی وجہ سے لوگ مendum قرار نہیں دیے جائیں گے، جو ہم کو بچانا تو ماشایہ وہ مومن ہے اور جو انکار کرتا ہے وہ کافر ہے اور جو ہم کو نہیں بچانا اور انکار بھی نہیں کرتا وہ گمراہ ہے یہاں تک کہ وہ راہ پر آجائے اور ہماری رہ اطاعت قول کے جو فرض ہے۔

اسی مفہوم کی ایک روایت امام جعفر صادق کے والد اجدید امام باقر سے بھی روایت کی گئی ہے اس کے آخریں ہے کہ امام باقر نے ائمہ کی امامت اور ان کی اطاعت کی فرضیت کا بیان کرنے کے بعد فرمایا۔ “هذا دين الله و دين ملائكته” (یہی اللہ کا اور اس کے فرشتوں کا دین ہے) اصول کافی ص ۱۱

## ائمہ کی اطاعت رسول ہی کی طرح فرض ہے

ابو الحسن عطاء سے روایت ہے کہ میں نے امام جعفر صادق سے سفارت نہ کر کر او صیار (یعنی ائمہ) کو اطاعت میں سرول کے ساتھ شرک کرو یعنی جس طرح رسولوں عن أبي الحسن العطاء قال  
 سمعت أبا عبد الله يقول  
 اشرك بين الأوصياء والرسول  
 في الطاعة - اصول کافی ص ۱۱

کی اطاعت فرض ہے۔ اسی طرح اماموں کی اطاعت فرض کیجوں

اصول کافی کے شاikh علامہ قزوینی نے اس روایت کی ترجمہ کرنے ہوئے لکھا ہے  
کہ ”اشرک“ امر کا صیغہ بھی ہو سکتا ہے اور ماضی مجبول واحد غائب کا صیغہ بھی ہو سکتا  
ہے دونوں صورتوں میں حاصل مطلب وہی ہو گا جو ترجیح میں لکھا گیا ہے۔  
الصافی شرح اصول کافی جزء سوم حصہ اول ۷۵

## اممہ کو اختیار ہے جس چیز کو چاہیز حلال یا حرام قرار دیں

اصول کافی کتاب الحجج باب مولد النبی صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ میں محمد بن سنان سے  
روایت ہے کہ میں نے الوجعف رثائی (محمد بن علی نقی) سے حلال و حرام کے باقی میں  
شیعوں کے باہمی اختلاف کے متعلق دریافت کیا کہ اس کا کیا سبب ہے؟ تو اپنے فرمایا۔

اے محمد اللہ تعالیٰ ازل سے اپنی وحدانیت

کے ساتھ منفرد رہا پھر اس نے محمد اور علی اور

فاطمہ کو پیدا کیا پھر یہ لوگ ہزاروں قرن

ٹھہرے ہیں اس کے بعد اللہ نے دنیا کی

تمام چیزوں کو پیدا کیا پھر ان مخلوقات کی

تخالیت پر ان کو شاہد بنیا یا اور ان کی

اطاعت اور فرمانبرداری ان تمام مخلوقات

پر فرض کی اور ان کے تمام معاملات ان کے

پر کر دیے تو یہ جھنڑ جس چیز کو چاہئے ہیں

حلال کر دیتے ہیں اور جس چیز کو چاہتے

یا محمد ان اللہ تبارک و تعالیٰ

لمیزیل منفر جا ابو حداد نیتہ

ثمل خلق محمد اور علیا و فاطمۃ

فمکشوالف دھر ثمل خلق جمیع

الاشیاء فاشهد هم خلقها

واجری طاعتهم علیها و فوض

امرها الیهم فهم يحملون ما

یشارؤن و مجرمون ما یشارؤن

ولن یشارؤد الا ان یشاء

الله تبارک و تعالیٰ۔

اصول کافی ص ۲۸۸

ہیں حرام کرنے ہیں اور یہ نہیں چاہتے  
مگر وہ جو اللہ تعالیٰ کر و تعالیٰ چاہتا ہے۔

یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ علامہ فرزونی نے اس حدیث کی شرح میں تصریح کی ہے کہ یہاں محمد اور علی اور فاطمہ سے مراد یہ تینوں حضرات اور ان کی نسل سے پیدا ہونے والے تمام امر ہیں۔ (الصافی شرح اصول کافی جزء سوم حصہ دوم ص ۱۷۹)

بہر حال امام ابو جعفر ثانی محمد بن علی تقی (جونویں امام ہیں) ان کے جواب کا حوال یہ ہے کہ امر کو چونکہ یہ اختیار دیا گیا ہے کہ وہ جس چیز کو چاہیں حلال یا حرام قرار دیں تو اس اختیار کے ماتحت کسی چیز یا کسی عمل کو ایک امام نے حلال قرار دیا اور دوسرے نے حرام قرار دے دیا تو اس وجہ سے ہمارے شیعوں کے درمیان چیزوں کی حللت و حرمت کے بارے میں اختلافات پیدا ہو گئے۔

## امّه انبیاء علیہم السلام کی طرح معصوم ہوتے ہیں

اصول کافی میں ایک باب ہے ”باب نادِ جامع فی فضل الامام و صفاتہ“  
اس باب میں آٹھویں امام علی بن موسیٰ رضا علیہ السلام کا ایک طویل خطبہ ہے اس میں امر کے فضائل و خصائص بیان کرتے ہوئے بار بار ان کی محضیت کی تصریح کی گئی ہے  
ایک جگہ فرمایا گیا ہے۔

الإمام الطهر من الذنوب و  
المبرء من العيوب  
امام ہر طرح کے گناہوں اور عیوب سے  
پاک اور برآ ہوتا ہے۔

اگر اسی خطبہ میں امام کے بارے میں ہے۔

فہر معصوم موید، مرفق  
وہ معصوم ہوتا ہے، اللہ تعالیٰ کی خاص

مسدِ قدامِ من الخطاء  
والزلل والغواص، يخصه الله  
بذلك ليكون حجة على  
عباده وشاهدة على خلقه  
اصول کافی ۱۲۲، ۱۲۳

تائید و توفیق اس کے ساتھ ہوتی ہے،  
اللہ اس کو سیدھا کرتا ہے وہ غلطی.  
بھول چکر اور لنزش سے محفوظ و امن  
ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ معصومیت کی اس نعمت  
کے ساتھ اس کو مخصوص کرتا ہے تاکہ وہ  
اس کے بندوں پر اس کی محنت ہو اور اس کی مخلوق پر شاہد ہو۔

## اممہ معصومین کے قیامِ حمل اور ان کی پیدائش کے بارے میں

### امام جعفر صادقؑ کا عجیب و غریب بیان

اصول کافی میں ایک باب ہے "باب موالید الانئمة عليهم السلام" اس میں  
امم کی پیدائش سے متعلق عجیب و غریب روایتیں ہیں، اس باب کی سب سے پہلی روایت  
جو خاص طور سے قابل ذکر ہے بہت طویل ہے اس لیے اس کا صرف حاصل اور خلاصہ ہی  
ذیل میں درج کیا جا رہا ہے (پورا متن اصل کتاب میں ملاحظہ فرمایا جاسکتا ہے)

امام جعفر صادقؑ کے خاص محرم راز مرید جناب ابو بصیر نے بیان فرمایا کہ:-

جس دن امام موصوفؑ کے ماجزاءؑ امام موسیؑ کاظم پیدا ہوئے (جو  
ساتویں امام ہیں) اس دن امام مددوح نے بیان فرمایا کہ ہر امام اور وصی کی  
پیدائش اس طرح ہوتی ہے کہ جس رات کو رحم مادر میں اُن کا حمل قرار پانا اللہ  
تعالیٰ کی طرف سے مقدر ہوتا ہے اس رات میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک  
آنے والا (فرشتہ) نہایت لذیذ و لفیض شربت کا ایک گلاس لے کر ان کے  
والد کے پاس آتا ہے وہ ان کو پلا دیتا ہے اور پھر کہتا ہے کہ اب تم اپنی بیوی

سے ہمدرتی کرو تو وہ ہمیست ہوتے ہیں تو آئندہ پیدا ہونے والے امام کا حمل  
رحم مادر میں قرار پا جاتا ہے — اس موقع پر امام جعفر صادق نے تفصیل  
سے بیان فرمایا کہ میرے پردادا (امام حسین) کے ساتھ یہی ہوا اور اس کے  
نتیجہ میں میرے دادا امام زین العابدین پیدا ہوئے، پھر ان کے ساتھ یہی  
یہی معاملہ ہوا اور اس کے نتیجہ میں ہمارے والد امام باقر پیدا ہوئے، پھر  
اُن کے ساتھ بھی بالکل اسی طرح کا واقعہ ہوا اور اس کے نتیجہ میں میں پیدا  
ہوا اور جس رات کو میرے اس نومولود بیٹے (موسیٰ کاظم) کا حمل میری بیوی  
کے رحم میں قرار پایا اس رات کو میرے ساتھ بھی یہی واقعہ پیش آیا، کہ اللہ  
تعالیٰ کی طرف سے ایک آنے والا (فرشتہ) نہایت لذیذ و نفیس شربت  
کا گلاس لے کر میرے پاس آیا اور بیوی سے ہمدرتی کے لیے مجھ سے کہا تو  
میں نے ہمدرتی کی، تو میرے اس بیٹے موسیٰ کا حمل قرار پایا۔

اس روایت میں یہ بھی ہے کہ امام اور صمی جب بطن مادر سے باہر آتے  
ہیں تو اس طرح آتے ہیں کہ ان کے ہاتھ زمین پر ہوتے ہیں اور سر آسمان کی طرف  
اٹھا ہوتا ہے — ملخھا اصول کافی ص ۲۲۳  
اسی باب کی آخری روایت بھی ناظرین کرام ملاحظہ فرمائیں۔

## عام انسانی فطرت کے خلاف اماموں کی دس خصوصیات

جانب زوارہ راوی ہیں کہ امام باقر نے فرمایا۔

|                                        |                               |
|----------------------------------------|-------------------------------|
| للایام عشر علماء یوں مطہرا             | امام کی دس خاص نشانیاں ہیں وہ |
| باکل پاک ماضی پیدا ہوتا ہے اور ختنہ شد | مختونا و اذا وقع على الارض    |

وقع على راحتيه رافعا صورته  
بالشهادتين ولا يجنب و  
تname عيناها ولا ينام قلبه  
ولايتناثر ولا ينفعه وبرئ  
من خلفه كما يرى من امامه  
ونجوة كرايحة المسك و  
الارض مامورة بسترة و  
ابلاغه اذا ليس دفاع رسول  
الله صلى الله عليه واله كانت دفتا  
وأغالبها غيرها من الناس  
طويلهم وقصيرهم نادت  
عليه شبراً.

اصول کافی م ۲۳۶

اور جب وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله کی دعے (زره) پہنتا ہے تو وہ اس کے بالکل  
فٹ آتی ہے اور جب کوئی دوسرا آدمی وہی دعے پہنتا ہے چلے ہے وہ آدمی طویل  
العامت ہر یا پستہ قد ہو تو وہ دعے ایک بالشت بڑی رہتی ہے۔

اماموں کا جمل ماؤں کے حرم میں نہیں بلکہ ہپلو میں

قاوم ہوتا ہے اور وہ ان کی ران سے پیدا ہوتے ہیں

اصول کافی میں تو عام انسانی فطرت کے خلاف اماموں کی مندرجہ بالا دل خصوصیات  
ہی بیان کی گئی ہیں لیکن علامہ مجلسی نے حقائق میں گیارہوں امام حسن عسکری سے

یہی روایت کیا ہے کہ آپ نے بیان فرمایا کہ ۔

حمل ما او صیان پیغمبر اُن در گلکم نمی باشد در پہلو مے باشد و از رحم پر ون  
نمی آئیم بلکہ از رانِ مادران فرود مے آئیم زیرا کہ ما نور خدا کے تعالیٰ ایم و  
چرک و کثافت و نجاست را از مادر و گردانیده است۔

حق اليقین م ۱۲۶ طبع ایران

هم او صیان پیغمبر (یعنی اُنہ) کا حمل ما دل کے پیٹ یعنی رحم میں قراہنہیں  
پاتا بلکہ پہلو میں ہوتا ہے، اور ہم رحم سے باہر نہیں آتے بلکہ ما دل کی رانوں  
سے پیدا ہوتے ہیں کیونکہ ہم خداوند تعالیٰ کا نور ہیں، لہذا ہم کو گندگی، اور  
غلاظت و نجاست سے دور رکھا جاتا ہے۔

اصول کافی کی مندرجہ بالا روایت میں اماموں کی جو پہلی خصوصیت بیان کی گئی ہے  
”یولد مطہرًا“ (وہ پاک صاف پیدا ہوتے ہیں) شاید اس کا مطلب ہی ہو جو علامہ مجلسی  
نے امام حسن عسکری کی روایت سے بیان کیا ہے۔

امامت کا درجہ نبوت سے بالاتر ہے:

انہی علامہ باقر مجلسی نے اپنی تصنیف حیات القلوب میں ارقام فرمایا ہے۔

امامت بالاتر از ربہ پیغمبری      امامت کا درجہ نبوت و پیغمبری

است (حیات القلوب جلد سوم من)      سے بالاتر ہے۔

اُمّہ مھمنیں کو "امام" ماننے والے (شیعہ) اگر ظالم اور فاسق  
فاجر بھی ہیں تو جنتی ہیں اور ان کے علاوہ مسلمان  
اگر مسقی پرمیزگار بھی ہیں تو دوزخی ہیں۔

اصول کافی میں ایک باب ہے "باب فیمن دان اللہ عزوجل بغیر امام  
من اللہ جل جلالہ" اس باب میں امام باقر سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا۔  
ان اللہ لا بستھی ان یعذب      اللہ تعالیٰ ایسی امت کو عذاب دینے  
سے باز نہیں رہے گا جو ایسے امام کو مانے      امة ذات بامام ليس  
جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے نامزد نہیں کیا      من اللہ وان كانت في  
گیا ہے (جیسے کہ حضرت ابو بکر و حضرت      اعمالها بررة تقيۃ وان اللہ  
عمرو حضرت عثمان کو امت کا امام اور      یستحبی ان یعذب امة  
خلفیہ بحق ماننے والے مسلمان) اگرچہ یہ      ذات بامام من اللہ وان  
امت اپنے اعمال کے اعتبار سے نیکو کا      كانت في اعمالها ظالمة  
اور مسقی پرمیزگار ہو۔ اور ایسے لوگوں      مسیئة۔  
کو عذاب دینے سے اللہ یا زمینے گا جو      اصول کافی ص ۲۳۸  
اللہ کی طرف سے نامزد ہونے والے اماموں کو مانتے ہوں، اگرچہ یہ لوگ اپنی عملی  
زندگی میں ظالم اور بدکار و بدکردار ہوں۔

اسی باب میں ایک روایت ہے کہ امام جعفر صادق کے ایک مخلص شیعہ مرید عبد اللہ  
بن ابی لیفون نے ایک دفعہ امام موصوف کی خدمت میں عرض کیا۔

میں عام طور سے لوگوں سے ملا جاتا  
ہوں تو مجھے یہ دیکھ کر بڑا تعجب ہوتا  
ہے کہ وہ لوگ جو آپ لوگوں کی ولائت  
و امامت کے قائل نہیں ہیں (یعنی  
شیعہ نہیں ہیں) اور فلاں و فلاں  
(یعنی ابو بکر و عمر) کی ولایت و خلافت  
کے قائل ہیں، ان میں امانتداری  
صدق شماری اور وفا'ے عہد

ان اخالت الناس فیکثر  
عجبی من اقوام لا یتولونکم  
و یتولون فلانا و فلانا  
لهم امانة و صدق ووفاء  
و اقوام یتولونکم لیس  
لهم تلك الامانة ولا  
الوفاء والصدق -

کی صفات ہیں، اور وہ لوگ جو آپ کی ولایت و امامت کے قائل ہیں (یعنی  
شیعہ ہیں) ان میں یہ امانتداری اور وفا'ے عہد اور صداقت شماری کی صفات  
نہیں ہیں ( بلکہ وہ خیانت پیشہ جھوٹے اور دغاباڑ ہیں )  
آگے عبد اللہ بن ابی یعنیور کا بیان ہے کہ میری یہ بات سُن کر امام جعفر صادق سیدھے  
پیھ گئے اور غیظاو غضب کی سی حالات میں مجھ سے مخاطب ہو کر فرمایا -

لادین ملن دان اللہ بولاية  
اس شخص کا دین اور کوئی دینی عمل  
مقبول و معتبر نہیں جو کسی لیے امام  
جاری کی ولایت کا قائل ہو جو اللہ  
 تعالیٰ کی طرف سے نازد نہیں ہے اور ایسے  
شخص پر اللہ کی طرف سے کوئی عتاب  
اصول کافی تھے ۔

اور عذاب نہیں ہو گا جو ایسے امام عادل کی ولایت و امامت کا قائل ہو جو  
اللہ کی طرف سے نامزد ہو۔ ( مطلب یہ ہوا کہ آدمی کیسا ہی فاسق فاجر ہو، اگر وہ  
امراً ثنا عشر کی امامت کا قائل ہے تو بختا ہجاء گا۔ )

اُمّ کا درجہ رسول اللہ صَلَّی اللہ علیہ وسلم کے برابر  
اور ساری مخلوق اور دوسرے تمام انبیاء علیہم السلام  
سے بھی برتر اور بالاتر

اصول کافی کتاب الحجۃ میں امیر المؤمنین حضرت علی ترقی اور ان کے بعد کے اُمّ کی فضیلت اور درجہ و مرتبہ کے بیان میں امام جعفر صادقؑ کا ایک طویل ارشاد نقل کیا گیا ہے اس کا ابتدائی حصہ یہ ہے۔

|                                        |                               |
|----------------------------------------|-------------------------------|
| جو احکام علی لائے ہیں ان پر عمل کرنا   | ملجاء به علی اخذ به           |
| ہوں اور جس چیز سے انہوں نے منع         | وما نهی عنہ انتہی عنہ         |
| کیا ہے اس کو نہیں کرتا، اس سے          | جري له من الفضل مثل           |
| باز رہتا ہوں، ان کی فضیلت مثل          | ماجری محمدؐ، و محمد           |
| اس کے ہے جو محمدؐ کو حاصل ہے اور محمدؐ | الفضل على حمیم خلق الله عزوجل |
| کو فضیلت حاصل ہے اللہ کی تمام مخلوق    | المتعقب عليه في شيء           |
| پر، اور ان کے (یعنی علیؑ کے) کسی حکم   | من احکامہ کالمتعقب            |
| پر اعتراض کرنے والا ایسا ہی ہے جیسا    | على الله وعلى رسوله والراغ    |
| کہ اللہ اور اس کے رسول پر اعتراض       | عليه في صغيرۃ او کبیرۃ        |
| کرنے والا۔ اور کسی جھوٹی یا بڑی        | على حد الشرک بالله، كان       |
| بات میں ان پر رد و انکار کرنے والا     | امیر المؤمنین باب اللہ        |
| اللہ کے ساتھ شرک کرنے کے درجہ پر       | الذی لا یوثق الامنه و         |

سبیله الذی من سلک  
 بغیره یہلک و کذا لک  
 جوی لائمه الهدی  
 واحد بعد واحد۔

امیر المؤمنین اللہ کا دہ دروازہ تھے کہ  
 ان کے سو اکسی اور دروازہ سے اللہ  
 نکلنے پہنچا جا سکتا، اور وہ اللہ کا  
 دہ راستہ تھے کہ جو کوئی اس کے سو اکسی  
 دوسرے راستے پر چلا دہ ہلاک ہو جائے گا۔

اور اسی طرح تمام الہمہ ہدیٰ کے لیے فضیلت جاری ہے ایک کے بعد ایک کے لئے۔  
 (یعنی سب کا یہی درجہ اور یہی مقام و مرتبہ ہے)

امیر المؤمنین کا ارشاد کہ تمام فرشتوں اور تمام سپیروں نے  
 میرے لیے اسی طرح اقرار کیا جس طرح محمدؐ کے لیے کیا تھا۔  
 اور میں ہی لوگوں کو جنت اور دوزخ میں بھیجنے والا ہوں۔

اسی مندرجہ بالا ردایت میں آگے ہے کہ  
 امیر المؤمنین اکثر فرمایا کہ تھے کہ میں اللہ  
 کی طرف سے جنت اور دوزخ کے درمیان  
 تقسیم کرنے والا ہوں (یعنی میں لوگوں کو  
 جنت اور دوزخ میں پھیجنوں گا) اور  
 میرے پاس عھائے موئی اور خاتم سليمان  
 ہے اور میرے لیے تمام فرشتوں نے اور اُرچ  
 نے بھی (بوجوہ بولی ایں اور تمام فرشتوں سے  
 عظیم اور بالا تر ایک مخلوق ہے) اور تمام

وكان امير المؤمنين كثينا  
 ما يقول انا قسيم الله بين  
 الجنة والنار وانا صاحب  
 العصا والميسم ولقد افترت  
 لى جميع الملائكة والرؤوس  
 والرسل مثل ما افترروا  
 به لمحتمد -

اصول کافی ص ۱۱

رسولوں نے، اسی طرح اقرار کیا جیسا اقرار انہوں نے مُحَمَّد کے لیے کیا تھا۔

امّہ کو ماکان و مایکون کا علم حاصل تھا، اور وہ علم میں  
حضرت موسیٰؑ بھی جلیل القدر پیغمبر سے بھی فالق تھے

اصول کافی میں ایک باب ہے جس کا عنوان ہے ”ان الاشہ علیہم السلام  
یعلمون ماکان و مایکون وانہ لا یخفی علیہم شئ صلوات اللہ علیہم“  
(یعنی امّہ کو ماکان و مایکون کا علم ہوتا ہے اور کوئی چیز بھی ان کی نگاہ سے اوچبل نہیں  
ہوتی) — اس باب کی پہلی روایت ہے کہ امام جعفر صادق نے اپنے خاص رازداروں  
کی ایک مجلس میں فرمایا کہ —

لوکنت بین موسیٰ و الخضر  
اگر میں موسیٰ اور خضر کے درمیان ہوتا تو  
میں ان کو تلا آکر میں ان دونوں سے  
زيادہ علم رکھتا ہوں، اور ان کو اس سے  
باخبر ترا جو ان کے علم میں نہیں تھا کیونکہ  
موسیٰ اور خضر علیہما السلام کو صریح ماکان  
کا علم عطا ہوا تھا اور مایکون اور جو کچھ  
قیامت تک ہونے والا ہے اس کا علم انکو  
نہیں دیا گیا تھا اور ہم کو وہ علم رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور مایکون  
سے دراثتہ حاصل ہوا ہے۔

لَا خير تھما اتی اعلم منهما  
ولانا باتھما مالیس فی  
ایدیہما لان موسیٰ و الخضر  
علیہما السلام اعطیا علم  
ماکان ولم یعطیا علم ما  
یکون و ما ہو کائنا حتی  
تفوم الساعة وقد وردناه  
من رسول الله صلی الله علیہ  
دالله دراثة۔

# اُمّہ قیامت کے دن اپنے زمانے کے لوگوں کے بائے میں شہادت دیں گے

اصول کافی میں ایک باب ہے ”ان الائیة شهداء اللہ عزوجل علی خلقہ (یعنی اُمّہ اللہ کی مخلوق کے بائے میں گواہی دیں گے) اس باب میں روایت ہے کہ امام جعفر صادق سے اس آیت کے بائے میں پوچھا گیا۔

فَكَيْفَ إِذَا أَجْئَنَا مِنْ كُلِّ  
كِيَاحَالٍ هُوَ كَا أُسْ وَقْتٍ جَبْ تَهْرَأْتَ  
أُمَّةً بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى  
هُؤُلَاءِ شَهِيدِ اَدَاطَ  
تو امام جعفر صادق نے فرمایا کہ -

ر آیت (دوسری ایتوں سے متعلق نہیں  
نزلت في امة محمد خاصة  
ہے ہخاص امت محمدیہ سے متعلق ہے  
فی کل قرن منہم امام امنا  
ہر زمانے میں ایک امام ہم میں سے ان میں نگاہ  
شاهد علیہم و محمد شاهد  
ہے اور محمد ہائے بائے میں شاہد ہوں گے۔  
علینا -

اصول کافی ص ۱۱۲

اصول کافی کے اس باب کی آخری روایت ہے کہ امیر المؤمنینؑ نے فرمایا -

اللَّهُ تَبارُكُ وَتَعَالَى نَهْمَ كُو پاک بنیا او  
ان اللہ تبارک و تعالی طھرنا  
معصوم بنیا ہے اور اپنی مخلوق پر ہم کو  
وَعْصَمْنَا وَجَعَلْنَا شَهَدَاء  
گواہ اور اپنی زمین میں اپنی محنت  
عَلَى خَلْقَه وَجَعَّةً فِي ارضِه  
قرار دیا ہے۔

انبیاء و سابقین پر نازل ہونے والی تمام کتابیں تورات،  
انجیل، زبور وغیرہ ائمکے پاس ہوتی ہیں اور وہ ان کو  
ان کی صلی زبانوں میں پڑھتے ہیں

اصول کافی میں ایک باب ہے جس کا عنوان ہے ان الانئمہ عندهم جمیع  
الکتب التي نزلت من عند الله عزوجل وانهم يعرفونها على اختلاف السنن  
رائمکے پاس تمام وہ کتابیں تھیں اور ہیں جو اللہ عزوجل کی طرف سے انبیاء و سابقین پر  
نازل ہوئی تھیں، اور وہ ان کی زبانوں کے اختلاف کے باوجود ان کو پڑھتے اور جانتے  
ہیں۔)

اس باب میں اسی مضمون کی روایات اور امام جعفر صادق اور ان کے بیٹے موسیٰ کاظم  
کے اس سلسلہ کے واقعات ذکر کیے گئے ہیں اور اسی اصول کافی میں اس سے پہلے باہم  
میں بھی اس مضمون کی روایات ہیں، مثلاً ایک روایت ہے کہ امام جعفر صادق نے فرمایا۔  
وَإِنْ عَنْدَنَا عِلْمُ التُّورَاةِ      ہمارے پاس تورات، انجیل اور زبور  
وَالْأَنجِيلِ وَالرِّيزُورِ وَتَبْيَانِ      کا علم ہے اور الوارح میں جو کچھ تھا  
مَا فِي الْأَلْوَاحِ      ۲۳ اس کا واضح بیان ہے۔

اور اسی اصول کافی کے ایک دوسرے باب میں امام جعفر صادق ہی کا یہ ارشاد روایت کیا گیا  
ہے کہ آپ نے فرمایا کہ ہمارے پاس الجفر الابیض ہے دریافت کیا گیا وہ کیا ہے؟ تو آپ نے  
فرمایا کہ اس میں

زنبرور داؤد علیہ السلام کا زبور اور موسیٰ  
علیہ السلام کی تورات اور عیسیٰ کی

دصحف ابراہیم  
اصول کافی مئے

انجیل ہے اور ابراہیم کے صحیفے  
ہیں۔

## اُم کے لیے قرآن و حدیث کے علاوہ علم کے دوسرے عجیب و غریب ذرائع

اصول کافی میں ایک باب ہے جس کا عنوان ہے "باب فیہ ذکر الصحیفة و  
المخفر والجماعۃ و مصحف فاطمة. علیہا السلام" (اس باب میں ذکر ہے صحیفہ  
کا اور حضر اور جامعہ اور مصحف فاطمہ علیہا السلام کا)  
اس باب کی پہلی روایت بہت طولی ہے اس لیے اس کو تلخیص اور اختصار ہی کے  
ساتھ نذر ناظرین کیا جا رہا ہے۔

ابوبصیر (جو شیعی روایات کے مطابق امام جعفر صادق کے خاص حرم راز شیعوں میں  
تھے) بیان کرتے ہیں کہ میں ایک دن امام جعفر صادق کی خدمت میں حاضر ہوا اور میں نے عرض  
کیا کہ مجھے ایک خاص بات دریافت کرنی ہے یہاں کوئی غیر آدمی تو نہیں ہے؟ امام صاحب  
نے وہ پردہ اٹھایا جو اس گھر اور دوسرے گھر کے درمیان پڑا ہوا تھا اور اندر دیکھ کر فرمایا کہ اس  
وقت یہاں کوئی نہیں ہے۔ جو جو چاہے ہوئے چنانچہ میں نے سوال کیا (جن کا

لہ شیعہ مذہب کی پوری حقیقت روایت کے اس ابتدائی حصے سمجھی جا سکتی ہے۔ امام باقر اور  
امام جعفر صادق وغیرہ ائمہ سے شیعہ مذہب کی تعلیمات روایت کرنے والے ابوبصیر اور زردارہ وغیرہ مذہب  
شیعہ کے خاص راوی جو اپنے کو امام جعفر صادق اور امام باقر کا خاص حرم راز بتلاتے تھے، اپنے حلقے کے  
خاص لوگوں سے کہتے تھے کہ یہ ائمہ ہم کو شیعہ مذہب کی باتیں رازداری کے ساتھ نہایتی میں ساتھ نہیں  
(بقیہ اگلے صفحہ پر)

تعلق حضرت علی مرفق اور انہ کے علم سے تھا) امام جعفر صادق نے اس کا تفصیل سے جواب عنایت فرمایا۔ اس کا آخری حصہ یہ ہے۔

وَانْعِنَّا الْجَفَرُ وَمَا يَدْرِي  
مَا الْجَفَرُ، قَالَ قَلْتُ وَمَا الْجَفَرُ؟  
قَالَ وَعَاءٌ مِنْ أَدْمَرٍ فِيهِ عِلْمٌ  
النَّبِيِّنَ وَالْوَصِيِّينَ وَعِلْمٌ  
الْعُلَمَاءِ الَّذِينَ مَضُوا مِنْ  
بَنِي إِسْرَائِيلَ  
پہلے گزے ان کا بھی اس میں علم ہے، (اس طرح وہ تمام گزشتہ نبیوں، وصیوں  
اور علماء بنی اسرائیل کے علوم کا خزانہ ہے۔)

ثُمَّ قَالَ وَانْعِنَّا الْمَحْفَفُ  
فَاطِمَةٌ عَلَيْهَا السَّلَامُ، وَمَا  
يَدْرِي هُمْ مَا الْمَحْفَفُ فَاطِمَةٌ  
قَالَ فِيهِ مُثْلُ قَرْآنِكُمْ هَذَا  
ثُلَاثَ مَرَاتٍ، وَاللَّهُ مَا فِيهِ

(صوڑشتہ کا تقبیہ)  
جب کوئی دوسرا آدمی نہیں ہوتا تھا، اس طرح یہ کوئی چاہتے ان ااموں کی طرف نسب کر کے کہہ سکتے تھے اور انھوں نے بھی کیا ہے۔ واقعہ ہے کہ شیعہ ذہب کی صلح حقیقت بس بھی ہے — ورنہ ہمارے اور جپوریہ امت محمدیہ کے نزدیک یہ حضرات اللہ کے مقبول باصفا بندے اعلیٰ درجہ کے صاحب علم و تقویٰ تھے ان کا ظاہر و باطن ایک تھا، وہ سب کو دین کی تعلیم علانية دیتے تھے ان کی زندگی میں نفاق کا شاہر بھی نہیں تھا جس کا نام شیعہ حضرات نے "تفقیہ" رکھ لیا ہے۔

من قرآنکم حرف واحد  
نہارے قرآن کا ایک حرف بھی  
اصول کافی مذکور  
نہیں ہے۔

## ایک ضروری انتباہ

یہاں یہ بات خاص طور سے قابل لحاظ ہے کہ روایت کے راوی ابو بصری نے امام جعفر صادق کا جواب اور بیان نقل کیا ہے اس میں قرآن پاک کو دو دفعہ "قرآنکم" (نہارے قرآن) کہا گیا ہے۔ اور صحف فاطمہ کے باۓ میں کہا گیا ہے کہ وہ نہایتے قرآن سے تین گناہ ہے اور اس میں نہایتے قرآن کا ایک حرف بھی نہیں ہے۔ ہمارے نزدیک یہاں ہی افڑا میں سے ہے جو ابو بصری وغیرہ کی طرف سے اصول کافی وغیرہ کتب شیعہ کی روایات میں المشرب اہل بیت کے باۓ میں غالباً ہزاروں کی تعداد میں کیے گئے ہیں۔ کسی صاحب ایمان کے باۓ میں یہ بدگانی نہیں کی جاسکتی کہ وہ اپنے کو قرآن سے الگ رکھ کر اس کو درسوں کا قرآن بتائے۔ ہال ہم نے آری سماجی اور عیسائی مناظر میں کو دیکھا ہے وہ مسلمانوں سے اس طرح کی بات کرتے ہیں۔ کہ نہایتے قرآن میں ایسا ہے اور نہایتے قرآن میں یہ ہے۔ بہرحال ہم کو یقین ہے کہ حضرت امام جعفر صادق نے ہرگز یہ بات نہیں فرمائی۔ درصل اس طرح کی روایات ان لوگوں نے گھری ہیں جنہوں نے مذہب شیعہ تقسیف کر کے امام جعفر صادق امام باقر اور دوسرے بزرگان اہل بیت کی طرف منسوب کیا ہے۔ ہمارے نزدیک اس روایت کے راوی جناب ابو بصری بھی انھیں میں سے ہیں اور ان کا اس کام میں بڑا حصہ ہے۔

اس سلام میں یہ بات خاص طور سے قابل لحاظ ہے کہ ابو بصری اور زردارہ وغیرہ جو اس طرح کی روایتوں کو راوی کر راوی کا اس کام میں بڑا حصہ ہے۔ (اور ہمارے نزدیک فی الحیثیت شیعہ مذہب کے ہفتہ میں) کو ذمیں ہستے تھے اور حضرت امام باقر اور امام جعفر صادق مذہب منورہ آتے اور یہاں سے واپس جاؤ کر کو ذمیں اپنے خام حلقة میں ان اور کی طرف منسوب کر کے اس طرح کی روایات بیان کرنے تھے۔ ان ہی روایات پر شیعہ مذہب کی بنیاد ہے۔

## مصحف فاطمہ کیا ہے؟

مندرجہ بالا روایت میں مصحف فاطمہ کا ذکر آیا ہے، اس کے باعثے میں امام جعفر صادق ہنی کا تفصیلی بیان "اصول کافی" کے اسی باب کی دوسری روایت میں ذکر کیا گیا ہے ناظرین اس کو بھی ملاحظہ فرمالیں۔ جناب ابوالبیری کی روایت کے مطابق امام جعفر صادق نے اس سوال کے جواب میں کہ مصحف فاطمہ کیا ہے؟ فرمایا کہ۔

ان الله لما قبض نبيه عليه السلام دخل فاطمة من الحزن مala يعلمها الا الله عزوجل فارسل اليها ملائكة يسلى غمها و يجد ثها فشك ذلك الى امير المؤمنين عليهما السلام فقال لها اذا احسست بذلك و سمعت الصوت قولي لي، فاعلمته بذلك فجعل امير المؤمنين عليه السلام يكتب كلما سمع حتى اثبت من ذلك مصحفا (اصول کافی ۱۲۶)

فاطمہ ہے۔

ناظرین کو یہ بات پہلی روایت سے معلوم ہو چکی ہے کہ یہ مصحف فاطر قرآن مجید سے تین گناہ کا۔

امکہ پر بھی بندوں کے دن رات کے اعمال پیش ہوتے ہیں

اصول کافی میں باب ہے "باب عرض الاعمال علی النبی والائمه علیہم السلام" (باب اس بیان میں کہ بندوں کے اعمال رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہْ وَسَلَّمَ پر اور امکہ پر پیش ہوتے ہیں)

اسی باب میں روایت ہے کہ امام رضا علیہ السلام سے اُن کے ایک خاص آدمی عبد بن ابان الزیارت نے درخواست کی کہ -

|                                            |                                      |
|--------------------------------------------|--------------------------------------|
| بُرَءَ لِيْ اُوْرِیْبَ گھر وَالوْلَ کَلِیْ | ادع اللہ لی ولائلہ بیتی              |
| دُعَافِرِمَیْبَ ! تو انہوں نے کہا کہ کیا   | فَقَالَ اوْلِسْتُ افْعَلَ            |
| میں دعا نہیں کرتا ہوں، خدا کی قسم          | وَاللَّهُ ان اعْمَالَكُمْ لِتُعْرَضَ |
| ہر دن اور رات میں تمہارے اعمال             | عَلَىٰ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلِيَلَةٍ   |
| میرے سامنے پیش کیے جاتے ہیں                |                                      |

(مطلوب ہے کہ ہر دن اور رات میں جب تمہارے اعمال میرے سامنے آتے ہیں تو میں تمہارے لیے دعا کرتا ہوں)

آگے روایت میں ہے کہ درخواست کرنے والے عبد اللہ بن ابان نے اس کو ڈبی غیر معقولی بات سمجھا تو امام رضا نے کہا کہ کیا تم قرآن کی یہ آیت نہیں پڑھتے ہو فسیرِ اللہ عَلَّمَ کُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ (تمہارے اعمال کو اللہ دیکھنے کا اور اس کا رسول اور مونین دیکھنے کے) اس آیت میں "المؤمنون" سے مراد خدا کی قسم علی بن ابی طالب ہیں۔ (اصول کافی ص ۱۳۲)

اس کی شرح میں علامہ قزوینی نے لکھا ہے کہ "امام رضا نے "المؤمنون" کی تفیر

بیان کرنے ہوئے صرف حضرت علی کا ذکر کیا کیونکہ امامت کا سلسلہ ان ہی سے چلتا ہے ورنہ  
مراد وہ اور ان کی نسل سے پیدا ہونے والے ان کے بعد کے تمام ائمہ ہیں۔  
(انسانی جزو سوم حصہ اول ص ۱۲)

## ائمہ کے پاس فرشتوں کی آمد رہتی ہے

اصل کافی میں ایک باب ہے ”ان الانئمہ معدن العلم و شجرة النبوة و  
ختلف الملائکۃ“ ائمہ علم کا معدن (مرچہ) ہیں اور شجرہ نبوت ہیں اور ان کے پاس  
ملائکہ کی آمد رفت رہتی ہے ۔ ۔ ۔ اس باب میں روایت ہے کہ امام جعفر صادق  
نے فرمایا ۔

|                                                                                                                                                                  |                                                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ہم لوگ نبوت کے درخت ہیں اور نہ<br>کے گھر ہیں، اور حکمت کی کنجیاں ہیں<br>اور علم کا خزانہ ہیں اور رسالت<br>کی جگہ ہیں اور ہمارے پاس ملاکہ کی<br>آمد رفت رہتی ہے ۔ | مخن شجرة النبوة و بيت<br>الرحمة و مفاتیح الحکمة و<br>معدن العلم و موضع الرسالة<br>و مختلفُ الملائکۃ ۔ |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|

۱۲۵

## ہر شب میں ائمہ کو معارج ہوتی ہے وہ عرشِ حکم پہنچا پے جاتی ہیں اور وہاں ان کو بے شمار نئے علوم عطا ہوتے ہیں

اسی اصول کافی میں امام جعفر صادق سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا ۔  
ان لذانی لیالي الجمعة ہمارے یہ جمعہ کی راتوں میں ایک  
عظیم شان ہوتی ہے ۔ دفات یافتہ  
لشانا من الشان ۔ ۔ ۔

يوذن لارواح الانبياء  
 الموتى عليهم السلام  
 دارواح الاوصياء الموتى  
 درواح الوصى الذى  
 بين اظهاركم بيرج بها  
 الى السماء حتى نوافى  
 عرش ربها فتطوف به  
 أسبوعا فتصلى عند  
 كل قائمة من قوائمه  
 العرش ركتابين ثم ترد  
 الى الابدان التي كانت  
 فيها فتصبح الانبياء  
 والوصياء قد ملئوا  
 سرورا ويسبع الوصى  
 الذى بين ظهارانيكم  
 وقد زيد في علمه  
 مثل الجم الغفير -  
 اصول كافي ص ۱۵۵

انبياء عليهم السلام کی ارواح اور  
 اسی طرح فون شدہ وصیوں کی روحیں  
 کو اور اس تندہ وصی کی روح کو  
 جو تمہلکے دریان موجود ہوتا ہے  
 اجازت دی جاتی ہے ان کو آسمان  
 کی طرف اخایا جاتا ہے یہاں تک  
 کہ وہ سب عرش الہی تک پہنچ جاتی  
 ہیں وہاں پہنچ کر عرش کاسات دفعہ  
 طواف کرتے ہیں۔ پھر عرش الہی کے  
 ہر پائے کے پاس دور کعت نماز پڑھتی  
 ہیں، پھر ان سب دعویوں کو ان کے  
 ان جسموں میں لوٹایا جاتا ہے  
 جن میں وہ پہنچتیں۔ پھر تمام نبی  
 اور وصی اس حالت میں صبح کرنے  
 میں کہ مرت سے بزرگ ہوتے ہیں اور  
 وہ وصی جو تمہلکے دریان ہے اس  
 حال میں صبح کرتا ہے کہ اس کے علمیں  
 مثل جم غیر کے اضافہ ہو جاتا ہے۔

اس روایت کے بعد اسی مضمون کی اور بھی متعدد روایات ہیں۔

اُمّہ کو وہ سب علوم حاصل ہوتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے  
 فرشتوں اور نبیوں رسولوں کو عطا ہوئے ہیں  
 اور اس کے علاوہ بہت سے ایسے علوم بھی جو نبیوں اور  
 فرشتوں کو بھی عطا نہیں ہوئے

مول کافی میں باب ہے ان الائمه علیہم السلام یعلمون جمیع العلوم  
 الکتابیہ والملائکۃ والانبیاء والرسول علیہم السلام (۱۵۶) (اُمّہ  
 علیہم السلام ان تمام علوم کے عالم ہوتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرشتوں اور انبیاء و  
 مرسل علیہم السلام کو عطا ہوئے ہیں)۔  
 اسی باب کی پہلی حدیث ہے۔

امام جفہ مارق سے روایت ہے کہ  
 اللہ تعالیٰ کے دو قسم کے علم ہیں ایک  
 قسم ان علوم کی ہے جن کی اطلاع  
 ان لذپن فرشتوں اور نبیوں اور  
 رسولوں کو دی ہے تو ان کی اطلاع  
 اور ان کا علم یہ کو بھی ہے اور اللہ  
 تعالیٰ کے علم کی دوسری قسم وہ ہے  
 جس کو اس نے اپنے یہی خاص کرایا  
 ہے (نبینیوں اور رسولوں اور

عن ابی عبد اللہ علیہ السلام  
 قال ان اللہ نبارک و  
 تعالیٰ علمین، علمنا اظہر  
 علیه ملائکته و انبیاء  
 درسلہ فما اظہر  
 علیه ملائکته درسلہ  
 و انبیاء فقد علمنا  
 و علمنا استاثر اللہ فاذا  
 بدء اللہ بشیئ منہ

اعلمنا ذالک وعرض على  
الائمه الذين كانوا من  
قبلنا  
فرشتوں کو بھی اس کی اطلاع نہیں  
دی ہے) توجیب اللہ تعالیٰ اپنے اس  
خاص علم میں سے کسی چیز کو شروع کرنا  
ہے تو یہ کو اس کی اطلاع دیرتیا ہے  
اوی جوانہم سے پہلے گزر چکے ہیں، ان پر بھی اس کو پیش کر دیتا ہے۔

اصول کافی ۱۵۶

امہ پر ہر سال کی شب میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک کتاب  
نازل ہوتی ہے جس کو فرشتہ اور الروح لے کر آتے ہیں

اصول کافی باب البذا میں امام جعفر صادق سے روایت ہے کہ انہوں نے قرآن پا  
کی آیت "يَعْوَالِهُ مَا يَشَاءُ وَيُنْهِيْتُ وَعِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ" کی تفسیر اور وضاحت  
کئے ہوئے فرمایا کہ کتاب میں سے  
وہل بیجی الاماکان ثابتًا  
وہل یثبت الاماکین  
وہی چیزیں جانی ہے جو پہلے موجود  
تھی اور وہی چیزیں ثابت کی جانی ہے  
جو پہلے نہیں تھی۔

۸۵

اس کی شرح اور وضاحت کئے ہوئے اصول کافی کے شارح علامہ قزوینی نے لکھا

۔

برائے ہر سال کتاب علمده است مراد  
کتاب است کہ در ایام حکام حوارث  
کو محتاج الی امام است تا سال دیگر  
نازل شوند باں کتاب ملائکہ در روح  
ہر سال کے یہ ایک کتاب علمده ہوئی  
ہے۔ اس سے مراد وہ کتاب ہے جس میں  
ان احکام حوارث کی تفسیر ہوتی ہے  
جن کی فزورت امام وقت کو اُس نہ

در شب قدر بہام زمان  
 (الصافی شرح حمول الکافی میج ۲۲۹)

سال تک ہوگی، اس کتاب کو لے کر  
 ملائکہ اور الروح شب قدر میں امام نما  
 پر نازل ہوتے ہیں۔

واضح ہے کہ شیعو حضرات کے نزدیک ”روح“ سے روح الامین جو جسیل مراد نہیں ہیں  
 بلکہ ان کے نزدیک ”روح“ ایک مخلوق ہے۔ جو جسیل امین سے اور تمام فرشتوں سے زیاد  
 عظیم الشان (الصافی شرح اصول کافی میں یہ بات صراحت سے لکھی گئی ہے۔)  
 اور اسی اصول کافی میں آگے ایک باب ہے ”باب فی شان انا النزلنا“ فی

### لیلة القدر <sup>الله</sup>

اس باب میں امام باقر سے ایک طویل روایت نقل کی گئی ہے اس میں امام موصوف  
 نے فرمایا ہے۔

ولقد قضی ان یکون فی كل  
 سنة ليلة يهبط فيها بتفسیر  
 الامور الی مثلها من  
 السنة المقبلة۔  
 اور یہ بات اللہ تعالیٰ کی طرف سے  
 مقدر ہو چکی ہے کہ ہر سال میں ایک آت  
 ہو گی جس میں اگلے سال کی اسی رات تک  
 کے ساتھ معاملات کی وضاحت اور  
 تفصیل نازل کی جائے گی۔  
 (اصول کافی میج ۱۵۳)

اس روایت کا مطلب اور حاصل بھی وہی ہے جو ”القافی“ کی مندرجہ بالا عبارت سے  
 معلوم ہو چکا ہے لیکن ہر سال کی شب قدر میں امام پر ایک کتاب اللہ تعالیٰ کی طرف سے  
 نازل ہوتی ہے جس میں آئندو سال کی لیلة القدر تک پیش آنے والے معاملات و واقعات  
 کا بیان ہوتا ہے۔

امُسٹر اپنی ہوت کا وقت بھی جانتے ہیں اور انکی موت  
اُن کے اختیار میں ہوتی ہے

اصول کافی میں باب ہے جس کا عنوان ہے ”ان الائمه علیهم السلام“  
 یعلمون متى یموتون وانہم لا یموتون الا باختیار منه حادثہ (۱۵۸) ائمہ علیهم السلام  
 جانتے ہیں کہ کب ان کی وفات ہوگی۔ اور ان کی وفات ان کے اپنے اختیار ہی سے ہوتی ہے۔  
 اس باب میں جو روایتیں ائمہ سے نقل کی گئی ہیں ان کا حاصل بھی ہے —  
 البتہ اس باب کی آخری روایت شیعہ حضرات کے لیے خاص طور سے قابل غرض ہے اس لیے  
 یہاں نقل کی جاتی ہے۔

عن ابی جعفر علیہ السلام  
 قال انزل اللہ عزوجل  
 الفضل علی الحسین علیہ  
 السلام حتی کان بین  
 السماء والارض ثم خیر  
 النصر ولقاء اللہ فاختار  
 لقاء اللہ عزوجل  
 صول کافی ص ۱۵۹  
 (یعنی شہادت اور وفات) کو پسند کریں، تو انہوں نے اللہ کی ملاقات (یعنی شہادت)  
 کو پسند کیا۔

شیعہ حضرات کو اس روایت کی روشنی میں حضرت جسین کی شہادت پر اپنے نوح دامن کے

روی کے بائے میں غور فرمانا چاہئے۔

## اُمَّ کے پاس انبیاء رسلِتین کے معجزات بھی تھے

اصول کافی میں ایک باب ہے ”بَابُ مَا عَنْدَ الْأَئْمَةِ“ میں آیات الانبیاء“ (یعنی انبیاء رسلِتین کے اُن معجزات کا بیان جو اُمَّ کے پاس نہ ہے) اس باب میں پہلی روایت امام باقر علیہ السلام کی ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کا وہ عصا جو ان کا خاص معجزہ تھا جس کا فرقہ مجید میں بار بار ذکر آیا ہے وہ در صل حضرت آدم علیہ السلام کا تھا جو ان سے منتقل ہوتا ہوا حضرت موسیٰ تک ہنچا تھا اور اب وہ ہبائے پاس ہے اور وہ اسی طرح منتقل ہو کر آخری امام (مهدی) تک ہنچے گا اور وہ وہی کام کرے گا جو حضرت موسیٰ علیہ السلام کے زبانے میں کرتا تھا۔ (اصول کافی ۱۳۲) آگے اسی باب میں امام باقرؑ کی روایت ہے کہ امیر المؤمنین (حضرت علی عرقشؑ) ایک رات میں عشار کے بعد باہر نکلے اور آپ فرماتے تھے۔

|                                            |                                            |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------|
| خروج علیکم الامام عليه                     | امام زمان نکل کر تھا رسانے آیا ہے          |
| نیص ادم و فیدا خاتم                        | اس کے حبیم رضیحت آدم علیہ السلام کی قیمتیں |
| سلیمان و عصا موسیٰ                         | ہے اور اس کے ہاتھوں حضرت سلیمان            |
| کی انگشتی ہے اور موسیٰ علیہ السلام کا عصا۔ | (اصول کافی ص ۱۳۲)                          |

## اُمَّ دنیا اور آخرت کے مالک ہیں وہ جس کو چاہیں دے دیں اور بخش دیں

اصول کافی کتاب الحجہ میں ایک باب ہے ”بَابُ أَنَّ الْأَرْضَ كَلْهَا لِلأَمَامِ عَلَيْهِ السَّلَامِ“ (یعنی ساری زمین امام علیہ السلام کی ملکیت ہے) اس باب میں

جانب ابوالبصیر سے روایت ہے کہ میرے ایک سوال کے جواب میں امام جعفر صادقؑ نے فرمایا۔

اما علمت ان الدنیا و  
الآخرة للامام يضعها  
حيث شاء ويدفعها الى  
من يشاء (اسول کافی ۲۵۹)

کیا تم کو یہ بات معلوم نہیں  
کر دنیا اور آخرت سب امام کی  
ملکیت ہے وہ جس کو چاہیں دیں  
اور عطا فرمادیں۔

## امامت، نبوت اور الوہیت کا مرکب :

امراً اور امامت کے باعث میں شیعہ حضرات کی مستند ترین کتابوں سے جو کچھ یہاں تک نقل کیا گیا وہ یہ جانتے اور سمجھنے کے لیے کافی ہے کہ اثناعشری مذہب کی رو سے ائمہ کو انبیاء علیہم السلام کے تمام خصال فضائل و مکالات اور معجزات تک حاصل تھے اور ان کا درجہ تمام انبیاء راس البین یہاں تک کہ انبیاء اولو العزم حضرت نوح، حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ و صیلی علیہم السلام سے بھی برتر و بالا اور خاتم الانبیاء سیدنا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے بالکل برابر ہے۔ اور اس سے بھی آگے یہ کہ وہ صفات الوہیت کے بھی حامل ہیں، ان کی شان یہ ہے کہ وہ عالم ما کا ان دنایکوں ہیں، کوئی چیزان سے مخفی اور ان کے لیے غائب نہیں (لا مخفی علیہم شئ) اور یہ کہ ان کے باعث میں غفلت اور سہود زیان کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا، اور کائنات کے ذرہ ذرہ پر انکی تکونی حکومت ہے، یعنی انکو کون نیکوئی اقتدار حاصل ہے، اور وہ دنیا و آخرت کے مالک ہیں جس کو چاہیں دیں اور جس کو چاہیں محروم کر دیں۔ ان عقائد میں عذر کرنے سے معلوم ہو جاتا ہے کہ شیعیت اور مسیحیت میں کتنا فرق اور کیسی مشابہت ہے۔

## قرآن مجید سے امامت اور ائمہ کا بیان

صول کافی کتاب الحجۃ میں ایک باب ہے جس کا عنوان ہے ”باب فیہ نکت و نتف من التنزیل فی الولایة“ (مطلوب یہ ہے کہ اس باب میں ائمہ مھومین کی وہ روایات اور وہ ارشادات درج کیے جائیں گے جن میں مسئلہ امامت اور ائمہ کی شان کے بارے میں اللہ تعالیٰ کی نازل کی ہوئی کتاب میں قرآن مجید کے نکات و رشحات بیان فرمائے گئے ہیں) یہ باب بہت طویل ہے، اس میں قریبًاً ایک سورہ ویات اس موضوع سے متعلق درج کی گئی ہیں۔ اور قریبًاً بھی اس کی مسخنگی ہیں کہ ان کو ناظرین کے سامنے پیش کیا جائے لیکن مقالہ کی محدود گنجائش کو پیش نظر رکھتے ہوئے ہم یہاں ان میں سے صرف چند ہی بطور ”مشتہ نورۃ اذ خروارے“ پیش کریں گے۔ (ہمیں یقین ہے کہ علم و عقل رکھنے والے سب ہی ناظرین محسوس کریں گے کہ اس باب کی قریبًاً بھی روایتیں قرآن مجید کے ساتھ مذاق بلکہ اس کی روح پر ظلم کی عترتیک مثالیں ہیں۔)

اللہ تعالیٰ نے آسماؤں، زمین اور پھراؤں پر حکومت  
پیش کی تھی اور جس کا باراٹھانے سے انہوں نے انکار کر دیا تھا

### وہ امامت کا مسئلہ تھا

(۱۱) سورہ الحزب کی آیت ۶۲ ہے "إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَ  
الْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَابَدَنَ أُنْجِيلُنَّهَا وَأَشْفَقَنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ ۖ إِنَّهُ  
كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ۝

اصول کافی میں امام جعفر صادق سے روایت ہے کہ اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے<sup>۲۳۱</sup>  
اپ نے فرمایا "ہی ولایہ امیر المؤمنین علیہ السلام" (اصول کافی ص ۲۳۱)  
یعنی اس آیت میں "الامانة" سے امیر المؤمنین (حضرت علیؑ) کی امامت مراد  
ہے۔ مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی امامت کا مسئلہ آسماؤں اور زمین اور  
پھراؤں پر پیش کیا تھا اور ان سے اس کے قبول کرنے کا مطالبہ کیا تھا لیکن آسمان  
اور زمین اور پھر امیر المؤمنین کی امامت کے اس مسئلہ کو قبول کرنے کا بارعظیم اٹھا  
کی ہمت نہیں کر سکے اور خوف زدہ ہو گئے اور انکار کر دیا۔

اس پرنس یہی تبصرہ کیا جاسکتا ہے کہ آیت کے لفظ "الامانة" سے امیر المؤمنین  
کی امامت مراد لینا ایسی ہی مہمل اور بے تکمیل بات ہے جیسے کوئی قادریانی دعوے  
کے کہ اس سے مراد مرا غلام احمد قادریانی کی نبوت پر ایمان لانا ہے۔

اس باب کی تمام روایتوں کا یہی حال ہے واقعہ یہ ہے کہ جن لوگوں نے ایسی

روايات ان ائمہ (حضرت امام جعفر صادق یا ان کے والد راجح حضرت امام باقر) کی طرف منسوب کی ہیں، انھوں نے ان کی علمی اور دینی حیثیت کو سخت مجرح کیا ہے۔ یہی دو روایات ہیں جن پر شیعیت کے اساسی مسئلہ امامت کی بنیاد ہے۔

## قرآن مجید نہیں، امامت کا مسئلہ

(۱) قرآن مجید سورہ شراء کے آخری رکوع کی آیت ۱۹۲-۱۹۳ ہے۔ ”نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ النَّذِيرِينَ وَبِلِسَانٍ عَرَبِيًّا مُّبِينًا“ جس کا صاف مطلب یہ ہے کہ روح الامین یعنی جبریل اس قرآن کو لے کر جو واضح اور ضعیع عربی زبان میں ہے اے رسول تمھارے قلب پر نازل ہوئے (یعنی تمھارے دل تک پہنچایا) تاکہ تم لوگوں کو بڑے انجام سے آکا ہی رینے والے ہو جاؤ۔ لیکن اصول کافی میں امام باقر سے روایت ہے کہ انھوں نے اس آیت کا مطلب بیان کرتے ہوئے ارشاد فرمایا۔

هی الولایة لامیر المؤمنین کرجبریل وجیز کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قلیب نازل ہئے، وہ امیر المؤمنین علیہ السلام۔

اصول کافی ص ۲۶۱ (حضرت علیؑ کی ولایت و امامت کا مسئلہ تھا۔)

مطلوب یہ ہوا کہ یہ آیت قرآن مجید کے بائے میں نہیں ہے بلکہ امامت کے مسئلہ سے متعلق ہے۔

(۲) قرآن مجید سورہ مائدہ کے نویں رکوع کی آیت ۷۴ ہے ”وَلَوْا نَهَمَّا قَاتَمَا التَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ وَمَا أُنزَلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ...“ اس آیت میں اہل کتاب یہود و نصاریٰ کے بائے میں فرمایا گیا ہے کہ اگر وہ تورات و انجیل پر اور اُس تازہ دھی قرآن مجید پر جوان کے پروردگار کی طرف سے اُن کے لیے نازل ہوئی ہے مُھیم ٹھیک

عمل کتے تو ان پر اللہ تعالیٰ کی خاص رحمتیں اور برکتیں نازل ہوتیں ۔ لیکن اصول کافی میں امام باقر سے روایت ہے کہ انہوں نے اس آیت کی تفسیر میں بھی یہی فرمایا کہ "الولایۃ م۲۶۲" مطلب یہ ہوا کہ "مَا أُنْزِلَ لِيَوْمَ مِنْ رَبِّهِمْ" سے قرآن حداہیں بلکہ امامت کا مسئلہ مراد ہے ۔

ہمارا خیال ہے کہ جو شخص قرآن پاک کھول کر ان آئیتوں کو سیاق و سبق کے ساتھ دیکھنے گا اس کو حیرت ہو گی کہ جن لوگوں نے امام باقر جیسے صاحب علم اور صاحب تقویٰ بزرگ کے بائے میں یہ روایتیں گھوڑیں ۔ وہ کس قدر بے علم، بعقل اور زنافهم تھے ۔

## قرآن میں "پختن پاک" اور تمام ائمہ کے نام تھے وہ نکال دیئے گئے اور تحریف کی گئی

(۲) قرآن مجید سورہ طہ کی آیت ۱۵ "اُس طرح ہے۔ وَلَقَدْ عَاهَدْنَا إِلَيْهِ آدَمَ مِنْ قَبْلِ فَنْسِيَ وَلَمْ يَنْجُدْ لَهُ عَزْمًا مُّثْلًا" (جس کا مطلب ہے کہ ہم نے آدم کو پہلے ہی ایک حکم سے دیا تھا کہ اس لئے خست کے پاس نہ جائیو !) پھر وہ آدم اس کو بھول گئے) اب سننے اصول کافی میں روایت ہے کہ امام جعفر صادق نے قسم کھا کے فرمایا کہ یہ پوری آیت اس طرح نازل ہوئی تھی ۔

اور ہم نے پہلے ہی حکم دیا تھا آدم کو

کچھ باتوں کا محمد اور علی اور فاطمہ اور

حسن اور حسین اور ان کی نسل سے

پیدا ہونے والے باقی اماموں کے بائے

میں ۔ پھر وہ آدم بھول گئے ۔ امام

وَلَقَدْ عَاهَدْنَا إِلَيْهِ آدَمَ

مِنْ قَبْلِ كَلْمَاتِ فِي مُحَمَّدٍ

وَعَلَى وَفَاطِمَةَ وَالْحَسَنِ وَ

الْحَسِينِ وَالْأَشْعَةِ مِنْ ذَرِيْتَهُمْ

فَنْسِي... هَكَذَا وَاللَّهُ

انزلت على محمد صلى الله جعفر صادق نے فرمایا (خدا کی قسم  
علیہ وآلہ وسلم) یہ آیت محمد مَلَكَ اللَّهُ عَلِيُّوْ اَو سلم پر اسی  
طرح نازل ہوئی تھی۔ اصول کافی ص ۲۴۳)

ظاہر مطلب ہی ہے کہ یہ آیت اللہ تعالیٰ کی طرف سے رسول اللہ صَلَّی اللہ  
علیہ وسلم پر اس طرح نازل ہوئی تھی کہ اس میں یہ سب نام تھے (اور مطلب یہ تھا کہ ہم نے  
آدم کو علی، فاطمہ اور حسن اور حسین اور ان کی نسل سے پیدا ہونے والے اماموں کے  
باشے میں کچھ خاص احکام ہی تھے) لیکن رسول اللہ صَلَّی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے  
بعد (شیعی عقیدہ کے مطابق) جو لوگ غاصبان طور پر خلیفہ اور امیر المؤمنین بن علیؑ تھے انہوں نے  
قرآن میں جو تحریفات کیے اور جو تحریفیں کیں ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ سورہ طہؑ کی  
اس آیت میں سے خط کشیدہ حصہ نکال دیا جس میں نام بنام تنخ تن اور ان کی نسل  
سے پیدا ہونے والے ائمہ کا ذکر تھا۔

قرآن پاک میں اس طرح کی تحریفات کا ذکر اصول کافی کی بلا مبالغہ سیکڑوں رُبایا  
میں ہے۔

## قرآن میں اسی طرح کی ایک دوسری تحریف

(۵) سورہ بقرہ کے شروع ہی میں آیت ۲۳ ہے ”إِنْ كُنْتُمْ فِي رُبِّ مِنَّا  
نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنْوَا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِمْ.....“ ظاہر ہے کہ اس آیت میں اسلام  
اور قرآن کے منکروں کو مخاطب کر کے فرمایا گیا ہے اور ہمیں کیا گیا ہے کہ اگر تم کو کچھ  
شک و شبہ ہے اس قرآن کے منزل من اللہ ہونے میں جو ہم نے اپنے اس بندے (محمد  
صَلَّی اللہ علیہ وسلم) پر نازل کیا ہے تو تم اس کے مثل ایک ہی سورہ (بنا کر یا بنو اکر)  
لے آؤ۔

لیکن اصول کافی میں امام باقر سے روایت کیا گیا ہے کہ۔

نزل جبڑیل بھذہ الایہ      جبڑیل محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر آیت  
 علی محمد صلی اللہ علیہ وآلہ      اس طرح لے کر نازل ہوئے تھے کہ  
 وسلم هکذا "ان حنتم      اس میں "علی عبدنا" کے بعد اور  
 فی ریب ممانزلنا علی عبدنا      "فاتوا" سے پہلے فی علی کا لفظ تھا  
 فی علی فاتوا سورۃ من      (اور اس طرح اس آیت میں حضرت علی  
 کی امامت کا ذکر تھا)      مثلہ ۲۶۳

ظاہر مطلب روایت کا ہی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے  
 بعد جو لوگ غاصبانہ طور پر بر اقتدار آگئے تھے انہوں نے اس آیت میں سے یہ لفظ ساقط  
 کر دیا اور یہ تحریف کر دی۔

(۶) قرآن مجید سورہ روم کی آیت ۲۳ میں ہے "فَآقِمْ وَجْهَكَ لِلَّدِينِ حَنِيفًا"  
 جس کا صاف مطلب ہے کہ ہر طرف سے کیسو ہو کر اپنا رخ کرو دین اسلام کی پیروی اور  
 اللہ کی اطاعت و فرمانبرداری کی طرف۔ لیکن اصول کافی میں ہے کہ امام باقر علیہ السلام  
 نے اس آیت کے باعثے میں فرمایا کہ  
 ہی الولایہ ۲۶۳ اس سے مراد ولایت و امامت کا مسئلہ ہے (یعنی آیت میں  
 اس کو ماننے کا حکم دیا گیا ہے)

معاذ اللہ! حضرت علی کی ولایت و امامت ماننے کی وجہ  
 حضرات خلفاء شیعہ اور عام صحابہ کرام قطعی کافر و مرتد

(۷) قرآن مجید سورہ زماد کے بیوی رکوع کی آیت ۱۳ میں ہے "إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا  
 ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ أَنْتَمْ كَفَرْتُمْ وَأَنْتُمْ أَزَدَ أَدْوَى لِكُفَّارِ الْمُنَّيْكِينَ اللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ" الایہ

اس میں ایسے بذختوں کے بائے میں جنہوں نے بظاہر اسلام قبول کیا لیکن اس کے بعد بیٹھ گئے اور کفر کا طریقہ اپنا لیا اس کے بعد پھر ایمان کا اظہار کیا اور اس کے بعد پھر کفر کی طرف لوٹ گئے اور پھر کفر ہی میں آگے بڑھتے رہے (تو ایسے بذختوں کے بائے میں اس آیت میں) فرمایا گیا ہے کہ ان کی ہرگز مغفرت نہیں ہوگی، ظاہر ہے کہ اسیں ایسے منافقوں کو آگاہی دی گئی ہے جو اپنی دنیوی مصلحتوں اور مفادات کے تقاضوں کے مطابق کبھی مسلمانوں میں شامل ہو جاتے تھے اور کبھی کافروں سے جا ملتے تھے۔ لیکن سنئے کہ اصول کافی میں امام جعفر صادق سے روایت ہے کہ انہوں نے اس آیت کے بائے میں فرمایا۔ (روایت پڑھنے سے پہلے ناظرین یہ بات ذہن میں رکھ لیں کہ شیعی روایات میں جہاں فلاں و فلاں کے الفاظ آتے ہیں تو ان سے مراد حضرت صدیق اکبرؑ اور فاروقؑ اعظمؑ ہوتے ہیں اور جہاں یہ لفظ تین دفعہ آتا ہے وہاں تیسرا فلاں سے حضرت عثمانؓ مراد ہوتے ہیں۔ اس کے بعد ناظرین کرام میں روایت ملاحظہ فرمائیں) اصول کافی کی روایت کے مطابق امام جعفر صادق نے فرمایا۔

|                                                     |                                                |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| نَزَّلَتْ فِي فَلَانْ وَ فَلَانْ وَ                 | يَا آيَتْ فَلَانْ أَوْ فَلَانْ أَوْ فَلَانْ وَ |
| فَلَانْ أَمْنَوْا بِالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ       | (يعنى أبو بکرؓ، عمرؓ، عثمانؓ) کے بائے میں      |
| عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي أَوْلَ الْأَمْرِ وَ كَفَرُوا | نازل ہوئی ہے۔ یہ نینوں شروع میں                |
| حَيْثُ عَرَضَتْ عَلَيْهِمْ الْوَلَايَةُ حَيْنَ      | رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان          |
| قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  | لائے اور حبیب ان کے سامنے حضرت علیؓ کی         |
| مِنْ هَنْتَ مُولَاهُ فَهَذَا عَلَى                  | ولایت و امامت کا مسئلہ پیش کیا گیا اور         |

اہ اصول کافی کی شرح الصافی میں اس حدیث کی شرح کرتے ہوئے لکھا ہے "امام" لگت ایں آیت نازل شد در ابو بکر و عمر و عثمان ... ایضاً الصافی جزو سوم حصہ دوم ص ۹۸

مولہ ثم امنوا بالبیعة آپ نے فرمایا "من کنت مولاہ  
 فهذا علی مولاہ" تو یہ تینوں سے  
 مسکرہ کر کافر ہو گئے، پھر حضورؐ کے فرانز  
 سے انھوں نے امیر المؤمنین کی بیعت کر لی  
 اور اس طرح پھر ایمان لے آئے، پھر جب  
 رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا دعاء  
 ہو گیا تو پھر یہ (امیر المؤمنین علی کی)  
 بیعت کا انکار کر کے کافر ہو گئے پھر یہ  
 کفر میں اور اسے بڑھ کر جب انھوں نے  
 شیئ۔

اصول کافی ۲۶۵

ان لوگوں سے بھی بیعتِ خلافت لے لی جا امیر المؤمنین سے بیعت کر چکے تھے تواب  
 یہ سب اس حال میں ہو گئے کہ ان میں ایمان زدا سماں باقی نہیں رہا۔ (قطعی  
 کافر ہو گئے)

(۸) اصول کافی ہی میں مندرجہ بالا روایت کے بعد متفقاً امام جعفر صادقؑ ہی  
 سے روایت ہے کہ آپ نے قرآن مجید سورہ محمد کی آیت ۲۵ "إِنَّ الَّذِينَ ارْتَدُوا عَلَى  
 آدَبِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَىٰ" کی تفیریکتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ اس  
 آیت میں جن لوگوں کے کافر تر ہونے کا ذکر کیا گیا ہے وہ

فلان اور فلاں اور فلاں (یعنی  
 خلفاءٰ تھلاتہ) ہیں یہ تینوں امیر المؤمنین  
 علیہ السلام کی ولایت دامامت  
 ترک کر دینے کی وجہ سے ایمان دار اسلام  
 سے مرتد ہو گئے۔

اصول کافی ۲۶۵

## ایمان کے معنی امیر المؤمنین علی، کفر کا مطلب ابو بکر فسق سے مراد عمر اور عصیان سے عثمان - (معاذ اللہ)

(۹) سورہ حجرات کی آیت ۶۲ میں ہے ”وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ الْيَكْمَ الْإِيمَانَ دَرَزَيْنَةً فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَهَ الْيَكْمَ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ ۖ أَوْلَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ“ جس کا صاف سیدھا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تم پر اے اصحاب محمدیہ انعام فرمایا ہے کہ ایمان کی محبت تھا اے دلوں میں پیدا کر دی اور تھا اے قلوب کو ایمان کی زینت سے مزین کر دیا اور کفر اور فسق اور معصیت کی نفرت تھا اے اندر پیدا کر دی۔ اور یہی لوگ پڑا ریت یا بہیں۔ اب سنیے کہ (اصول کافی کی روایت کے مطابق) امام جaffer صادق نے اس آیت کی تفیر و تشریح کرتے ہوئے فرمایا۔

|                       |                                                                                                                               |
|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قولہ حب الیکم الایمان | ”حب الیکم الایمان“ میں ایمان کا مطلب ہے امیر المؤمنین علیہ السلام (کی ذات شریف) اور آگے ”کرہ الیکم الکفر والفسق والعصیان“ میں |
| الاول والثانی والثالث | کفر کا مطلب ہے خلیفہ اول (ابو بکر) اور فسق کا مطلب ہے خلیفہ ثانی (عمر)                                                        |

۲۶۹

اور عصیان کا مطلب ہے خلیفہ ثالث (عثمان) (استغفر اللہ والاحوال ولا قوۃ الا بالله) ریقین ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جن بندوں کو عقل اور فوراً ایمان کی دولت سے محروم نہیں کیا ہے وہ ان روایتوں کی وجہ سے حضرت امام جaffer صادق اور حضرت امام باقر وغیرہ بزرگان اہل بیت سے بذلن نہ ہوں گے بلکہ وہ ان روایات کو اسلام اور امت مسلم کے دشمنوں

کی سازش کے سلسلہ کی کڑی ہی سمجھیں گے۔۔۔۔۔ بہری روایات ہیں جن پر شیعہ  
مذہب کی بنیاد ہے)

## امیر المؤمنین کی امامت مانتے والے جہنمی ہیں

(۱۰) قرآن مجید سورہ بقرہ کی آیت ۱۸ ہے ”بَلِّيْ مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَاحَاطَتْ  
بِهِ خَطِيئَةُ فَأَوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا لَخَالِدُونَ ۝ جس کا سیدھا مطلب  
یہ ہے کہ جو لوگ بدی ہی کی کمائی کریں اور بس بدکاری ہی کو اپنا سرا برایہ بنالیں اور انکی  
خطا کاری اور بدکاری ان کو محیط ہو جائے اور پوری طرح چھا جائے (جو کفار و مشرکین  
کا حال ہوتا ہے) تو یہ لوگ جہنمی ہیں اور یہ ہمیشہ جہنم میں رہیں گے۔ اب سنن اصول  
کافی میں امام جعفر صادق سے اس آیت کی تفسیر میں نقل کیا گیا ہے۔

بَلِّيْ مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَاحَاطَتْ یعنی آیت کا مطلب ہے کہ جو لوگ

بِهِ خَطِيئَةُ قَالَ اذَا جَحَدَ امیر المؤمنین کی امامت کا انکار کریں گے وہ

امامہ امیر المؤمنین فَأَوْلَئِكَ اصحابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا لَخَالِدُونَ جہنمی ہوں گے اور ہمیشہ ہمیشہ جہنم میں

رہیں گے (ملحوظ ہے کہ یہاں امامت سے

اصول کافی نہیں ۲۷۳۴

مراد شیعہ حضرتؑ کی اصطلاحی امامت ہے

جن کا مطلب ناظرین کو معلوم ہو چکا ہے)

اصول کافی کے اس باب میں اس طرح کی بیسوں روایتیں ہیں۔ نمونے کے لیے  
یہی دل کافی ہیں۔۔۔۔۔

جن طرح بنی اللہ تعالیٰ کی طرف سے نامزد ہوتے ہیں اسی طرح امیر المؤمنین (علیٰ) سے لیکر بارہ امام قیامت تک کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے نامزد ہیں۔ خود امام کو بھی اختیار نہیں ہوتا کہ وہ اپنے بعد کے لیے اپنا جانشین امام مقرر کرے

حوالہ کافی ہیں ایک باب میں، باب ان الامامة عهد من اللہ عزوجل معہود من واحد الی واحد علیہم السلام۔ (مطلوب یہ ہے کہ امامت اللہ کی طرف سے ایک عہد ہے جو ایک امام سے دوسرے امام کی طرف اللہ کے حکم کے مطابق منتقل ہوتا ہے)۔ اس باب میں روایت ہے کہ امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا۔

|                                     |                        |
|-------------------------------------|------------------------|
| امامت ایک عہد ہے اللہ عزوجل کی      | ان الامامة عہد من اللہ |
| طرف کے معین شخصوں کے لیے امام کو    | عزوجل معہود لرجا ل     |
| بھی یقین نہیں ہے کہ اپنے بعد کے لیے | مسعین علیہم السلام ہیں |
| نام زد امام کے سوا کسی دوسرے        | للاما من يزورها عن     |
| کی طرف امامت منتقل کرے۔             | الذی یکون من بعد لا من |

نیز اسی باب کی ایک روایت میں امام جعفر صادق کا یہ ارشاد نقل کیا گیا ہے آپنے اپنے خاص اصحاب سے فرمایا۔

|                                   |                              |
|-----------------------------------|------------------------------|
| کیا تم سمجھتے ہو کہ ہم میں سے دست | ات درون الموصى منا یوصی      |
| کرنے والا امام اپنے بعد کے لیے کج | الی من یوید ؟ لا والله ولكن  |
| چاہے دستی یعنی امام بنائے (اس کا  | عہد من اللہ و رسوله صلی اللہ |

علیہ واله لرجل فرجل اس کو اختیا ہے؛ ہذا کی قسم ایسا  
حتیٰ ینتھی الامر الی صاحب نہیں ہے بلکہ یہ تو اللہ اور اس کے رسول  
اصول کافی منکرا کی طرف سے عہد و پیمان ہے متعین  
اشخاص کے لیے یہ بعد دیگرے یہاں تک کہ یہ سلسلہ ختم ہو گا صاحب الامر (امام)  
آخر الزماں یعنی امام غائب تک پہنچ کر۔

اس باب میں اس مضمون کی متعدد روایات ہیں سب کا حامل یہی ہے کہ رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد قیامت تک کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے باہرہ امام نامزد  
ہو چکے ہیں، ان کی نامزدگی اور ان کا تقرر اللہ تعالیٰ کی طرف سے اسی طرح ہوا ہے  
جس طرح اس کی طرف کے نبیوں رسولوں کا تقرر ہوتا ہے جس میں کسی مخلوق کی رائے  
اور اختیار کو دخل نہیں ہوتا۔

ہر امام کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک سرمبھر لفاظ  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوا تھا جس میں اس امام کیلئے  
خاص ہدایات تھیں، وہ ہر امام کو سرمبھر ہی ملتا رہا۔

اصول کافی میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے انہ کی نامزدگی اور خاص ہدایت وصیت  
کے سلسلہ میں امام جعفر صادق سے ایک بہت طویل حدیث روایت کی گئی ہے۔ پوری  
روایت اصول کافی م ۱۴۲ د ۱۴۳ پر لکھی جا سکتی ہے۔ یہاں اس کا صرف حاصل اور  
خلاصہ ہی نذرِ ناظرین کیا جا رہا ہے۔

امام جعفر صادق نے بیان فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر جو بیان کے  
ذریعہ آسمان سے امامت اور انہ کے باشے میں وصیت نامہ سرمبھر کتاب کی شکل

میں نازل ہوا تھا، اس کے علاوہ کوئی پڑی بھی سریعہ مکتب کی شکل میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل نہیں ہوئی۔ اس میں ہر امام کے لیے الگ الگ سریعہ لفافی تھے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے وہ سب حضرت علیؑ کے حوالہ کئے۔ حضرت علیؑ نے صرف اپنے نام کے لفافی کی ہر توڑ کر اپنے سے متعلق وصیت نامہ پڑھا، پھر اسی طرح ہر امام کو ان کے نام کا لفاف سریعہ ہی مدار رہا اور وہ امام ہی اپنے لفاف کی ہر توڑ کر اس کو پڑھنے تھے یہاں تک کہ آخری لفاف اسی طرح بار بار ہر امام ہدایت (امام غائب) کو ملتے گا۔ (ملحق اصول کافی ص ۱۴۲، ۱۴۳)

جیسا کہ عرض کیا گیا اصل روایت بہت طویل ہے اگر روایت کامتن اور ترجیح لکھا جاتا تو ۵۔ ۶ صفحات پر آتا اس لیے صرف اس کا حاصل اور خلاصہ ہی نذرِ ناظرین کیا گیا ہے۔

## اللہ تعالیٰ کی طرف سے بارہ اماموں کی نامزدگی اور آسمان سے نازل ہونے والی ایک عجیب و غریب تختی کا قصہ

اصول کافی کتاب الحجہ ہی میں ایک باب ہے "باب مل جاء فی الاشیعشر و الفص علیهم" اس باب میں وہ روایتیں درج کی گئی ہیں جن میں بارہ اماموں کے ناموں کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف سے امامت کے لیے ان کی نامزدگی ہراحتہ بیان کی گئی ہے۔ اس باب کی ایک روایت میں آسمان سے نازل ہونے والی بیزرنگ کی ایک تختی کا عجیب و غریب قصہ بیان کیا گیا ہے۔ جس پر فورانی حروف میں نمبر وار بارہ اماموں کے نام ان کے تفصیلی تعارف کے ساتھ درج تھے۔ یہ روایت بھی بہت طویل ہے اس لیے اس کا بھی صرف حاصل ہی یہاں نذرِ ناظرین کیا جا رہا ہے۔

جناب ابوالبصیر نے امام جعفر صادق سے روایت کیا ہے کہ میرے والد ماجد  
 (امام باقر) نے جابر بن عبد اللہ الفساری (صحابی) سے کہا کہ مجھے آپے  
 ایک خاص کام ہے، آپ کے لیے کب سہولت ہوگی کہ میں تنہائی میں  
 آپ سے ملوں اور ایک معاملہ کے بارے میں کچھ پوچھوں؟ جابر نے کہا  
 جب آپ چاہیں آسکتے ہیں۔ چنانچہ ایک دن میرے والد ان کے  
 پاس بیٹھنے کے اور ان سے کہا کہ مجھے اُس شخصی کے بارے میں بتلائیے جو  
 آپ نے ہماری (پردادی) امام حضرت فاطمہ بنت رسول اللہ کے ہاتھ  
 میں دیکھی تھی، اور اس شخصی کے بارے میں جو کچھ انہوں نے آپ کو بتایا  
 تھا، اور جو کچھ اس میں لکھا ہوا تھا۔ تو جابر بن عبد اللہ نے کہا میں اللہ  
 کو گواہ بننے کے یہ واقعہ بیان کرتا ہوں کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
 کی حیات میں آپ کی (پردادی) امام حضرت فاطمہ کے پاس ان کے بیٹے  
 حسین کی ولادت کی مبارکباد دینے کے لیے گیا تھا تو میں نے ان کے  
 ہاتھ میں ایک بنزرنگ کی شخصی دیکھی، میں نے خیال کیا کہ وہ زمرد کی ہے  
 اور اس میں سونج کی طرح چمکدار سفید رنگ میں کچھ لکھا ہوا ہے تو میں نے  
 ان سے کہا کہ رسول اللہ کی صاجزادی! میرے ماں باپ آپ پر  
 فربان ہوں مجھے بتائیے کہ یہ شخصی کیا ہے اور کیسی ہے؟ تو انہوں نے  
 فرمایا کہ یہ شخصی اللہ تعالیٰ نے اپنے رسولؐ کے پاس بھی ہے اس میں میرے  
 ابا جان (رسول اللہؐ کا نام ہے اور میرے شوہر (علیؑ) کا اور میرے دنوں  
 بیٹوں (حسن و حسینؑ) کے اور میری اولاد میں جو اور وصی ہونے والے ہیں  
 ان سب کے نام ہیں۔ میرے ابا جان (رسول اللہؐ) نے مجھے بشارت دینے  
 کے لیے یہ شخصی مجھے کو عطا فرمادی ہے۔

اس کے آگے ہے کہ جابر نے (امام باقر سے) بیان کیا کہ پھر تمہاری (پردادی) امام فاطمہؑ نے دیکھنے کے لیے وہ تختی مجھے عنایت فرمادی، میں نے اس کو پڑھا اور جو کچھ اس میں لکھا تھا اس کو نقل کر کے اپنے پاس رکھ لیا (اس واقعہ کے نقل کرنے والے امام جaffer صادقؑ فرماتے ہیں کہ) میرے والد (امام باقر) نے جابر سے کہا کہ کیا آپ وہ نقل مجھے دکھا سکتے ہیں؟ انہوں نے کہا مال آپ دیکھ سکتے ہیں۔ تو میرے والد جابر کے ساتھ اُن کے گھر گئے، انہوں نے جھلی کا لکھا ہوا ایک درق نکالا، میرے والد نے کہا کہ تم اپنا لکھا ہوا دیکھو میں تم کو پڑھ کر سناتا ہوں (جو اس تختی میں لکھا ہوا تھا) چنانچہ میرے والد (امام باقر) نے پڑھ کر سنایا تو ایک حرف بھی اس کے خلاف نہیں تھا جو جابر نے لکھا تھا۔ تو جابر بن عبد اللہ نے کہا کہ میں اللہ کو شاہد بناؤ کر شہادت دیتا ہوں کہ میں نے اُس تختی میں بالکل اسی طرح لکھا ہوا دیکھا تھا۔ (اصول کافی ص ۲۲۳)

آگے روایت میں اس تختی کا پورا من نقل کیا گیا ہے جو اصول کافی کے پوئے ایک صفحہ پر ہے، اس میں حضرت علیؑ سے لے کر بارہوں امام (امام غائبؑ) کا تفصیلی توارف کے ساتھ تذکرہ ہے (اصول کافی ص ۲۲۳)

حضرت علی نے حضرت ابو یکر صدیق کی خلافت کے زمانہ میں ایک دن ان کا ہاتھ پکڑ کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ملاقات کرادی، آپ نے ابو بکر کو علی اور ان کی اولادیں گیارہ اماموں پر ایمان لانے کی، اور خلافت کے بائے میں جو کچھ کیا اُس سے توبہ کرنے کی ہدایت فرمائی۔

اصول کافی کے اسی باب (باب ماجاء في الاشني عشر والنص عليهم) کی عجیب و غریب روایت اور پڑھ لی جائے۔

امیر المؤمنین (حضرت علی) علی السلام  
نے ایک دن ابو بکر سے کہا کہ (قرآن کی  
میں فرمایا گیا ہے کہ) جو لوگ راہ خدا  
میں شہید ہوئے ان کو مرزاہرانہ سمجھو،  
 بلکہ وہ اپنے رب کے پاس زندہ ہیں وہاں  
ان کو عالم غیب کا رزق دیا جاتا ہے اور  
میں شہادت دیا ہوں کہ رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم راہ خدا میں شہید ہوئے  
ہیں، خدا کی قسم وہ تمھارے سامنے  
آئیں گے، توجہ آپ تشریف لائیں تو  
یقین کر لینا کہ آپ ہی ہیں کیونکہ شیطان  
ان امیر المؤمنین علیہ السلام  
قال لای بکریوما الْخَسِبَنَ  
الَّذِينَ قُتُلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ  
أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَا عِنْدَ رَبِّهِمْ  
يُرْزَقُونَ ” وَاشہد ان  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
مات شہیدا وانہ لیاتینک  
فایقنا اذاجاءک، فان  
الشیطان غیر متفہیل بہ،  
فاخذ علی بید ابی بکر،  
فالراہ النبیؐ فقال يا ابا بکر

امن بعلی و باحد عشر

من ولدہ انهم مثلی الا

النبوة وتب الی اللہ معا بدک

دانہ لاحق لک فیہ

ثمر ذهب فلمیر م ۳۲۸

نہیں آسکتا۔ پھر علیؐ نے ابو بکر کا ہاتھ پکڑا

اور ان کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

کو دکھایا، آپ نے فرمایا کہ اے ابو بکر علی پر

ایمان لا اور ان کی اولاد میں سے

گیارہ اماموں پر، وہ سب میری مثل ہوں گے بجز نبوت کے اور اے ابو بکر تم نے

جو خلافت پر قبضہ کر لیا ہے اللہ کے حضور میں اس سے تو یہ کرد تھا را اس میں کوئی

حق نہیں ہے۔ حضور یہ فرمایا کہ تشریف لے گے، پھر نظر نہ آئے۔

# اماناء اشاعتی عقیدہ میں

## ایک علمی داستان

امیر المؤمنین حضرت علیؑ سے لے کر بارہویں امام آخرالزماں تک ائمہ اثنا عشر کی انبیاء علیہم السلام ہی کی طرح اللہ تعالیٰ کی طرف سے نامزدگی اور ان کے مقام و مرتبہ و اُن پر ایمان لائے کے تاکیدی حکم کے باعث میں حجروایات یہاں تک درج کی گئیں۔ اسید ہے کہ وہ اس باعث میں اثنا عشری موقف و عقیدہ سمجھنے کے لیے کافی ہوں گی۔ لیکن یہ موضوع آتشنہ اور نامکمل ہے گا اگر امام آخرالزماں (امام غائب) کی پیدائش اور پھر ان کی غیبو بست کے باعث میں اثنا عشری حضرات کا عقیدہ نہ بیان کیا جائے جو یقیناً اس دنیا کے عجائب میں سے ہے۔ یہ ایسا موضوع ہے کہ اگر شیوه حضرات کی کتابیں رکھ کر جو کچھ ان میں لکھا گیا ہے اس کو صرف نقل کر دیا جائے تو ایک ضخیم کتاب تیار ہو سکتی ہے۔ لیکن یہاں ہم صرف وہی لکھیں گے جس سے اپنے ناظرین کو واقع کرنا خواہی سمجھیں گے۔

بارہویں امام غائب کی پیدائش و غیبت کا عجیب قصہ

خاندان والوں کو ان کی پیدائش ہی سے انکار

اشناختری کے زدیک جو بارہ امام اللہ تعالیٰ کی طرف سے نامزد ہیں اور جن پر ایمان لانا ضروری اور شرط نجات ہے، ان میں گیارہویں امام حسن عسکری بن علی ہیں جو اصول کافی کے بیان کے مطابق رمضان ۲۳۲ھ میں پیدا ہوئے اور قریباً صرف ۲۸ سال کی عمر پا کر ربع الاول ۴۰۷ھ میں دفات پانی (اصول کافی ص ۳۲۳)

ان کے حقیقی بھائی جعفر بن علی اور خاندان کے درمیں لوگوں کا بیان ہے کہ حسن عسکری لا ولاد فوت ہوئے اور حکومت کے ذمہ داروں کو بھی تحقیق و فتیش سے بھی ثابت ہوا، اسی بنیاد پر ان کا ترکیہ شرعی قانون کے مطابق اُن کے بھائی اور درمیں موجود دارثوں میں تقسیم کر دیا گیا۔ یہ بھی اصول کافی ہی کی روایات میں بیان کیا گیا ہے (اصول کافی ص ۲۰۶)

اشناختری کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ تیرے امام حسینؑ کے بعد امام کا بیٹا ہی امام ہوتا ہے، اصول کافی میں ایک مستقل باب ہے ”باب اثبات الامامة في الاعتقاد“ (ص ۱۵۵) اس میں ائمۃ معصومین کی متعدد روایات ہیں، ان سکے حل یہی ہے کہ امام کا بیٹا ہی امام ہوتا ہے کوئی درماعت زیر قریب بھی نہیں ہو سکتا۔ انھیں روایات پر اس عقیدہ کی بنیاد ہے — اس عقیدہ کی وجہ سے عوام اثناعشریہ کو یہ مشکل پیش آئی کہ گیارہویں امام حسن عسکری کے بعد ”امامت“ کا سلسلہ کیسے چلے اور بارہوں اور آخری امام کس کو قرار دیا جائے — اس مشکل کو حل کرنے کے لیے یہ دعویٰ کیا گیا اور مشہور کیا گیا کہ امام حسن عسکری کی دفات سے چار یا پانچ

سال پہلے (ایک روایت کے مطابق ۲۵۵ھ میں اور دوسری روایت کے مطابق ۲۵۷ھ میں) ان کے ایک صاحبزادے ان کی ایک کنیز کے بطن سے پیدا ہوئے تھے جن کو عام نظاروں سے چھپا کر رکھا جاتا تھا اس لیے کوئی ان کو دیکھنہیں سکتا تھا۔ وہ اپنے والد امام حسن عسکری کی دفات سے ہرف دس دن پہلے غائب ہو گئے اور وہ تمام چیزوں اور سائے سامان جو حضرت علیؑ سے منتقل ہو کر ہر امام کے پاس رہتے تھے اور آخرين امام حسن عسکری کے پاس تھے (مثلاً حضرت علیؑ کا جمع کیا اور لکھا ہوا اصلی اور کامل قرآن اور اس کے علاوہ قدیم آسمانی کتابیں، تورات، انجیل، زبور اور دیگر انبیاء علیہم السلام کے صحیحے اپنی اصل شکل میں، اور مصحف فاطمہ، اور الحجرا اور الحاجامر والا بورا اور انبیاء سابقین کے مجذبات، عملے موسمی، قیصی، آدم اور سليمان علیہما السلام کی انگشتی وغیرہ جن کے متعلق تفصیلی روایات اصول کافی کے حوالہ سے ناظرینِ کرام گزشتہ صفحات میں ملاحظہ فرمائے ہیں) الغرض شیعی روایات اور شیعی عقیدہ کے مطابق چار یا پانچ سال کی عمر والے یہ صاحبزادے یہ سامان تن تھے اپنے ساتھ لے کر غائب اور اپنے شہر "مرستانِ رائی" ہی کے ایک غار میں روپوش ہو گئے۔

جیسا کہ پہلے عنوان کیا جا چکا ہے شیعہ صاحبان کا عقیدہ ہے کہ امام حسن عسکری کے ہی صاحبزادے امام آخرالزمان ہیں ان پر امامت کا سلسلہ ختم ہو گیا اور چونکہ یہ ضروری ہے کہ جب تک یہ دنیا ہے ایک امام معصوم بھی دنیا میں موجود ہے ورنہ دنیا قائم نہیں

---

لہ اصول کافی میں امام حسن عسکری کے والد ماجدد سویں امام علیؑ رہنا سے اس معنوں کی متعدد روایات نقل کی گئی ہیں کہ انھوں نے امام حسن عسکری کے بعد ہونے والے امام (یعنی بارہویں امام) کے بارہ میں فرمایا "انکم لاترون شخصہ" دوسری روایت کے الفاظ ہیں "لایری جسمہ" دونوں روایتوں کا مطلب ہی ہے کہ تم اس کو دیکھنہیں پاؤ گے وہ تم کو نظر نہیں آئے گا (اصول کافی ۳۰)

بہے گی اس لیے یہ امام آخر الزمان قیامت تک زندہ رہیں گے اور اسی طرح غائب و روپوش رہیں گے اور جب وہ وقت آئے گا جو ان کے ظہور کے لیے مناسب ہو گا اس وقت وہ غار سے برآمد اور ظاہر ہوں گے اور پھر ساری دنیا میں انہی کی حکومت ہوگی۔ اور یہ ہو گا اور وہ ہو گا۔

ان بارہوں امام کی پیدائش اور پھر غیبت و روپوشی سے متعلق روایات اصول کافی کے متعدد ابواب میں درج کی گئی ہیں — باب الاشارة الى صاحب الدار عليه السلام اور باب تسمية من راهه (ص ۲۰۲ تا ۲۰۳) اور اس کے آگے باب مولد صاحب الزمان عليه السلام (ص ۳۲۲ تا ۳۲۳) ہمارا خیال ہے کہ ان روایات کے مطابعہ ہی سے ہر اس شخص کا تاثر جس کو اللہ تعالیٰ نے بصیرت و فراست کی نعمت کا کچھ بھی حصہ عطا فرمایا ہے یہی ہو گا کہ "مقدمہ" بنایا گیا ہے لیکن اچھا نہیں بنایا جاسکا اور بظاہر امام حسن عسکری کے بھائی جعفر بن علی اور دوسرے اہل خاندان ہی کا بیان صحیح اور قرین عقل و قیاس ہے کہ حسن عسکری لا ولذوت ہو۔ واللہ اعلم بہ حال اس وقت ہم کو اس سے کوئی بحث نہیں کہ دونوں باتوں میں سے کون بات صحیح اور قرین عقل و قیاس ہے۔ ہم کو تو یہاں بارہوں امام (امام غائب) کے بارہ میں شیعہ اثناعشریہ کا عقیدہ ہی بیان کرنا ہے جو بجاے خود عجیب و غریب اور ہر تبصرہ سے بالاتر ہے — پہلے اُن کی والدہ محترمہ کا قصد ملاحظہ فرما لیا جائے جو کتب شیعہ میں بیان کیا گیا ہے، ان کا نام مُلکیہ اور ان کو شاہ روم کی پوتی بتایا گیا ہے — درہ انہم ان کا زگس بھی روایات میں ذکر کیا گیا ہے۔

## امام غائب کی والدہ محترمہ کی حیرت انگریز داستان یا افسانہ

علام مجبلی نے "جلار المیون" اور "حقائقین" میں بارہوں امام (امام غائب)

کی والدہ محترمہ کی انتہائی حیرت انگلیز داستان (جو عشق و محبت کی بھی بے مثال کہانی ہے) ابن بابویہ اور شیخ طوسی کی روایات کے حوالہ سے بڑی تفصیل سے بیان فرمائی ہے اور لکھا ہے کہ ان دونوں حضرات نے (جنمذہب شیعہ کے اساطین میں سے ہیں) معتبر ندوی سے بشر بن سلیمان سے یہ واقعہ روایت کیا ہے — ان دونوں کتابوں میں واقعہ کی جو روایت نقل کی گئی ہے وہ بہت طولانی ہے یہاں تک کہ اختصار اور تلخیص کے ساتھ نذر ناظرین کیا جا رہا ہے (پوری روایت حق لبیقین طبع ایران اور جلال الدین یون ٹاپ چہار دہم میں دیکھی جاسکتی ہے)۔

روایت کا خلاصہ یہ ہے کہ گیارہویں امام حسن عسکری کے شہر سمن رائی میں ان کے پڑوں ہی میں ایک شخص بشر بن سلیمان رہتا تھا، وہ انکے اور انکے والد احمد امام علی نقی کے بھی شیعان خاص (یعنی مخلص اور معتقد مریدوں) میں سے تھا۔ وہ بردہ فروٹی (یعنی غلاموں باندلوں کی خرید و فروخت) کا کاروبار کرتا تھا، اس نے بیان کیا کہ امام علی نقی نے ایک دفعہ فرنگی (انگریزی) زبان اور اسی کے رسم اخخط میں ایک خط الکھ کر مجھ کو دیا اور اسکے ساتھ دو ہویں اشترنی بھی دیں اور فرمایا کہ یہے کہ بنداد چلے جاؤ (جو اس وقت دار الحکومت تھا) وہاں دریا کے ساحل پر تم کو ایک کشتی نظر آئے گی جس میں فروختنی کیزیں ہوں گی، تم دیکھو گے کہ ان میں ایک کنیز ہے جو پرده میں ہے اور اس کو اس سے انکار ہے کہ کوئی اس کو دیکھے۔ ایک عرب جوان اس کو خریدنا چاہے گا اور تین سو اشترنی قیمت لگائے گا لیکن وہ کنیز اس کے ساتھ جانے پر کسی طرح راضی نہ ہو گی اس وقت تم کنیز کے مالک سے کہنا کہ تمہری ایک خط اس کنیز تک ہنچا دو — (بشر کا بیان ہے کہ) میں امام علی نقی کے حکم کی تعییل میں بنداد روانہ ہو گیا اور وہ سارے واقعات پیش آئے جو جناب امام نے پہلے ہی بیان فرمادیے تھے — آخر الامر امام مددوح کا وہ خط اس کنیز تک پہنچ گیا، جیسے ہی اس نے خط دیکھا بار بار اس کو چوہما اور مالک سے

کہا کہ مجھے تم اس خط والے کے ہاتھ فروخت کر دو ورنہ میں خود کشی کر لوں گی مالک دوسرا شرفی لے کر اسے میرے حوالہ کر دینے پر راضی ہو گیا اور میں اس کو اپنے ساتھ لے آیا اس کنسیز نے مجھے بتایا کہ میں بادشاہ روم کی پوتی ہوں اور میرا نام ملیکہ ہے اور میری والدہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے صی شمعون کی اولاد میں سے تھیں۔ میرا قدرت ہے کہ جب میں تیرہ سال کی تھی، میرے دادا نے اپنے ایک بھتیجے کے ساتھ میری شادی طے کر دی اور مقررہ دن پر شادی کی تقریب میں ایک عظیم الشان جشن منعقد ہوا۔ تخت پر صلیب رکھی گئی، دو لھاؤ اس تخت پر بٹھایا گیا، پادری ہا جان باتھوں میں بخیل پیے کھڑے ہوئے اور انہوں نے اپنے طریقے کے مطابق میرے عقد کی کارروائی اُرث دعے کر دی کہ اچانک ایسا ہوا کہ صلیب منگوں ہو کر گر پڑی اور تخت لوٹ گیا اور میرا چجا زاد بھائی بیجس کے ساتھ میرا عقد ہو رہا تھا وہ تخت کے اوپر سے نجح آگرا اور بیہوش ہو گیا۔

اس نامبارک حادثہ کے بعد میرے دادا نے اپنے ایک دوسرے بھتیجے کے ساتھ میرا عقد کرنے کا ارادہ کیا اور مقررہ دن پر اُسی طرح جشن منعقد ہوا لیکن عین عقد کے وقت پھر اُسی طرح کا واقعہ ہوا جیسا کہ پہلے ہوا تھا۔ میرے دادا کو بہت بسی رنج ہوا۔ اسی رات کو میں نے خواب دیکھا کہ حضرت سعی اور ان کے صی شمعون اور ان کے علاوہ حواریین کی ایک جماعت یہ سب حضرات میرے دادا کے اسی شاہی محل میں کئے اور نور کا ایک منبر رکھا گیا، اس کے بعد حضرت محمد ﷺ کے امام حسن عسکری کی طرف اشارہ فرمایا جو اس وقت آپ نے یہ فرماتے ہوئے امام حسن عسکری کی طرف اشارہ فرمایا جو اس وقت آپ کے ساتھ تھے اور سامنے موجود تھے (ملیکہ نے بشربن سلیمان کو یہ سارا قصر سن کر

اُن سے کہا کہ یہی امام حسن عسکری ہیں جن کے والد کا خط تمہن نے بھی دیا ہے — آگے ملیک  
 نے اپنے خواب کا باقی حصہ سناتے ہوئے بشر بن سلیمان سے کہا کہ حضرت مسیح اور ان کے  
 صی شمعون نے خوشی سے اس کو قبول کیا، اس کے بعد حضرت محمد ﷺ اور اللہ علیہ وآلہ  
 نے خطبہ نکاح پڑھا اور حضرت مسیح نے بھی امام حسن عسکری کے نکاح میں دے دیا۔  
 ملیک نے اپنے خواب کا یہ قصہ سنانے کے بعد بشر بن سلیمان سے کہا کہ میں نے اپنے اس  
 خواب کا کسی سے ذکر نہیں کیا لیکن اسی وقت سے اس خورشید فلک امامت امام  
 حسن عسکری کے عشق کی آگ میرے سینہ اور دل میں بھڑکنے لگی اور چین و سکون خست  
 اور کھانا پینا بھی ختم ہو گیا، اور اس آتش عشق کے آثار باہر بھی ظاہر ہونے لگے۔  
 اس کے بعد میں نے ایک دن خواب دیکھا کہ حضرت میرم تشریف لا میں اور ان کے ساتھ  
 حضرت فاطمہ زہرا بھی تھیں اور نزارہ اور ان بہشتی — حضرت فاطمہ نے مجھ سے فرمایا کہ یہ  
 خاتون سیدۃ النسا فاطمہ زہرا ہیں، تمھارے شوہر کی یہ ماں ہیں۔ میں نے یہ سنتے ہی ان کا  
 دامن پکڑ لیا اور میں بہت روئی اور میں نے عرض کیا کہ آپ کے فرزند حسن عسکری کو مجھی  
 مجھے دیکھنے اور اپنی صورت دکھانے بھی نہیں آتے۔ انھوں نے فرمایا کہ وہ کیسے آسکتے  
 ہیں، تم عیسائی ہو اور تمہارا عقیدہ مشرکاً ہے۔ — حضرت فاطمہ زہرا کی یہ بات سن کر  
 میں نے اسی وقت خواب میں کل شہزاد پڑھا اور اسلام قبول کر لیا، جب خواب سے بیدار  
 ہوئی تو میری زبان پر کلمہ شہاد جاری تھا۔ (اس کے بعد ملیک نے بیان کیا کہ اس کے  
 بعد سے کوئی رات ایسی نہیں گزدی کی میرے وہ شوہر امام حسن عسکری خواب میں میرے  
 پاس نہ آئے ہوں اور مجھے ثربت و حال سے شاد کام و مسرور نہ فرمایا ہو۔ اب انہی  
 کے فرمانے کے مطابق میں نے ایسا کیا کہ ہمارے ملک کا ایک لشکر جو مسلمانوں سے جنگ  
 کے لیے جاری تھا میں کسی طرح اس لشکر کے ساتھ لگ گئی، جب مسلمانوں کے لشکر نے  
 روئی لشکر کو شکست دیدی تو دوسرا بہت سی خواتین کے ساتھ میں بھی گرفتار کر لی گئی،

اور اس طرح میں نہ کے پاس پہنچ گئی اور انپے مقصد میں کامیاب ہو گئی۔  
(ملخصہ از جلاء العیون و حقائقہ از علامہ باقر مجلسی)

علامہ مجلسی نے ان دونوں کتابوں میں جس طرح یقہر ذکر کیا ہے وہی یہاں اختصار  
اوہ تلخیص کے ساتھ نذر ناظرین کر دیا گیا ہے۔ اس سے ہم کو بحث نہیں کر کیا اس میں کچھ  
بھی واقعیت ہے یا یہ ازاول تا آخر صرف تراشیدہ افسانہ ہے۔

بہر حال علامہ مجلسی کی اس روایت کے مطابق شاہ روم کی یہ پوتی ملیکہ (زگس)  
اس طرح ایک زخمی دیکنیز کی حیثیت سے شیعہ حضرات کے گیارہویں امام معصوم امام حسن  
علکری کے حرم میں داخل ہوئیں۔ شیعی روایات کے مطابق ۲۵۵ یا ۲۵۶ یا ۲۵۷  
میں انہی کے بطن سے یہ بارہویں امام پیدا ہوئے (اور ان کی ولادت کو بھی مخفی  
اور ان نے مولود فرزند کو نظر دیں سے چھپا کے رکھا گیا) اور پھر جیسا کہ ذکر کیا گیا امام حسن  
علکری کی وفات سے دش دن پہلے ۲ یا ۳ سال کی عمر میں یہ صاحبزادے معجزہ طور پر  
غائب ہو گئے۔ شیعہ حضرات کی خاص نسبتی زبان میں ان کو "المحجوب" "القائم" "المُنتَظَر"  
اور "صاحب الزمان" کہا جاتا ہے۔ اور جیسا کہ عرض کیا گیا ان کے بارہ میں عقیدہ یہ ہے  
کہ جب وہ ظاہر ہوں گے تو دنیا بھر میں انہی کی حکومت ہوگی اور وہ ہو گا جو دنیا میں  
کبھی نہیں ہوا۔

رائخ الحقیقت شیعہ حضرات جوان بالوں پر لقین رکھتے ہیں ان کے ظہور کا انتظار  
کرتے ہیں، اور بولنے اور لکھنے میں ان کے ذکر کے ساتھ "عجل اللہ فرجہ"  
لازمی طور پر کہتے اور لکھتے ہیں (جس کا مطلب ہے کہ اللہ تعالیٰ جلدی ان کو بارہ  
لے آئے) لیکن جیسا کہ خدیعی صاحب کی کتاب "المکوٰۃ الاسلامیہ" سے بھی نقل کیا  
جا چکا ہے۔ صورت حال یہ ہے کہ ان کی غیوبت پر ایک ہزار سال سے زیادہ  
(اب ساری ٹھیکارہ سو سال) تک مدت گزر چکی ہے اور ممکن ہے کہ ابھی اسی طرح ہزاروں

سال اور گز رجائیں۔ ” (الحكومة الاسلامية م۲)

## امام آخر الزماں کی غیبت صغریٰ اور کمیریٰ:

اخفار اور احوال کے ساتھ یہ بات پہلے بھی ذکر کی جا سکی ہے کہ بارہویں امام صاحب الزماں (امام غائب) کی اس غیبت کے بعد بعض اکمال شیعہ صاحبان نے اپنے عوام کو متلا�ا اور باور کرایا کہ ”صاحب الزماں“ کے پاس رازدارانہ طور پر ان کی آمد رفت ہے اور وہ گویا ان کے سفیر اور خصوصی ایجنت ہیں (یہ بعد دیگرے چار حضرات نے یہ دعویٰ کیا۔ ان میں آخری علی بن محمد سہبیؑ تھے جن کا انتقال ۳۲۹ھ میں ہوا) سادہ دل شیعہ صاحبان، صاحب الزماں (امام غائب) تک پہنچانے کے لیے ان حضرات کو خطوط اور درخواستیں اور طرح طرح کے قیمتی ہدیے تحفہ دیتے تھے اور یہ امام صاحب الزماں کی طرف سے ان کے جوابات لا کر دیتے تھے جن پر امام صاحب کی مہر ہوتی تھی۔ یہ سارا کار و بار اس تہائی رازداری سے ہوتا تھا۔ رہائی سوال کا اصلیت اور حقیقت کیا تھی؟ تو ہمارا خیال ہے کہ ہر وہ شخص جس کو اللہ نے فرات اور ہیرت کا کچھ حصہ عطا فرمایا ہے ہی سمجھئے گا کہ یہ ان ہوشیار اور چالا لوگوں کا کار و بار تھا جو اپنے کو امام غائب کا سفیر بتلاتے تھے۔ لیکن شیعہ صاحبان اور ان کے حضرات علام و مجتہدین کے نزدیک بھی وہ خطوط و مراسلات جوان سفروں نے صاحب الزماں (امام غائب) کے تباکر لوگوں کو شیئے وہ امام معصوم کے ارشادات اور دینی جدت ہیں اور ان کی کتب حدیث و روایات میں اسی حیثیت سے جمع کیے گئے ہیں۔ ان کا اچھا خاصہ اذخر ہے ”احتجاج طرسی“ کا آخری صفحات میں بھی دیکھا جاسکتا ہے۔ جناب خمینی صاحب نے بھی اپنی کتاب ”الحكومة الاسلامية“ میں دینی جدت ہی کی حیثیت سے ان کا ذکر کیا ہے اور اپنے خاص نظریے ”دلایلۃ فقیہ“ پر ان سے

استدلال بھی کیا ہے۔ (ملاحظہ ہو "اُجْكُومَةُ الْاسْلَامِيَّةُ") یہ بات پہلے ذکر کی جا چکی ہے کہ شیعہ حضرات کی روایات اور کتابوں میں اس زمانے کو جب (آن کے عقیدہ کے مطابق) سفارت کا یہ سلسلہ چل رہا تھا "غیبت صغیری" شاہزادہ کہا جاتا ہے۔ بیان کیا جاتا ہے کہ یہ سفارتی کاروبار جو انتہائی رازداری کے ساتھ چل رہا تھا اس وقت ختم ہوا جب حکام وقت کو اس کی اطلاع ہوئی اور ان کی طرف سے اسکی تحقیق و تفتیش شروع ہوئی کہ یہ کون لوگ ہیں جو اس طرح کافر ہیں کہ رعایا کے سادہ پوچھ عوام کو لوٹ رہے ہیں، اس کے بعد سے یہ سلسلہ بند ہو گیا اور شہر کر دیا گیا کہ اب غیبت صغیری کا دور ختم ہو کر "غیبت کبریٰ" کا دور شروع ہو گیا اور اصحاب الزماں کے ظہور تک کسی کا ان سے رابطہ قائم نہ ہو سکے گا اور کسی کی رسائی نہ ہو سکے گی۔ اب بن آن کے ظہور کا انتظار کیا جائے۔

## صاحب الزماں (امام غائب) کا ظہور کب ہوگا؟

امام آخر الزماں (امام غائب) سے متعلق اس سلسلہ کلام کو اب ہم اس سوال کے جواب پر ختم کرتے ہیں کہ شیعی روایات اور ان کے انمم مخصوصین کے ارشادات کے مطابق آن کا ظہور کب ہوگا؟

"احتجاج طرسی" جو شیعہ حضرات کی مقبرہ رین کتابوں میں ہے، اس میں نویں امام مخصوص محمد بن علی بن موسیٰ کا ایک ارشاد نقل کیا گیا ہے۔ انہوں نے "القائم" (امام آخر الزماں) کے بارے میں فرمایا۔

حوالذی بخفی علی الناس ان کی ایک خصوصیت یہ ہے کہ آن کی

ولادت و بیغیب عنہم ولادت خفیہ ہو گی لوگوں کو بتہے اسی

شخصہ... مجتمع الیہ من نہیں ہو گا اور ان کی شخصیت لوگوں

اصحابہ عدۃ اہل بدر کی نگاہوں سے غائب ہے گی۔  
 ثلث مائے و ثلاثة عشر دنیا کے کناروں سے اہل بد کے  
 رجلا من اقامی الارض عدو کے مطابق تین سو تیرہ (۳۱۳)  
 ... فاذَا اجتمعَتْ لَهُ اَنَّ كَمْ كَمْ اَنَّ كَمْ  
 هذة العدة من اهل الاخلاق اظهر الله  
 امرؤا -  
 احتجاج طبری طبع ایران ۲۲۰  
 اہل اخلاص اُن کے لیے جمع ہو جائیں گے... جب تین سو تیرہ  
 قوائل تعالیٰ ان کے معاملہ کو ظاہر  
 فرمائے گا (یعنی وہ غائب سے باہر آکر  
 اپا کام شروع فرمادیں گے)

ایک لمحہ فکریہ؟ امام آخر الزمال کا اب تک ظاہر نہ ہونا اشاعہؑ حضرت  
 کے ان امام محسوم محدثین علی بن ہوسی کے اسن ارشاد کے مطابق اس کی دلیل ہے  
 کہ ۲۴۰ سے اب تک کے قریباً سارُ ھے گیارہ سو سال کے عرصہ میں امام آخر الزمال  
 کا ساتھ دینے والے ۳۱۳ مخلص شیعہ بھی کبھی نہیں ہوئے اور آج بھی نہیں ہیں ورنہ  
 ان کا ظہور ہو گیا ہوتا۔ معلوم نہیں جناب خمینی صاحب جیسے شیعہ علماء و مجتہدین  
 اس بارے میں کیا رکھتے ہیں، کیا ان حضرات کے نزدیک بھی واقعہ ایسا  
 ہی ہے؟

## امام غائب کے بارے میں دو قابل مطالعہ روایتیں

بارہویں امام مہدی (امام غائب) کے بارہ میں شیعی روایات کی روشنی میں  
 جو کچھ لکھنا ہم نے ضروری سمجھا وہ نذر ناظرین کر دیا۔ آخر میں دو قابل مطالعہ اور قابل

عبد روايت میں اُن سے متعلق ذکر کر کے ہم اس تذکرہ کو ختم کرتے ہیں۔  
رسول خدا امام مهدی کی بیعت کریں گے۔

علامہ باقر مجلسی نے اپنی کتاب "حق اليقین" میں امام باقر سے روایت نقل کی ہے کہ انھوں نے فرمایا۔

چوں قائم آل محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) پر دن آید خدا اور ایاری کند  
(یعنی مہدی) ظاہر ہوں گے تو خدا  
فرشتوں کے ذریعان کی مدد کرے گا  
بلائک واول کے کہ با و بیعت کند  
اوہ سبے پہلائیں سے بیعت کر نوالے  
محمد باشد و بعد ازاں علی۔  
(حق اليقین مطبوع ایران ص ۳۴)

بزر پر علی اُن سے بیعت کریں گے۔

حضرت عالیہ کو زندہ کر کے سزا دیں گے۔

اسی "حق اليقین" میں علامہ باقر مجلسی نے ابن بابویہ کی "علل الشراح" کے  
حوالے سے امام باقر ہی سے روایت نقل کی ہے کہ۔

چوں قائم ماظاہر شود عالیہ را  
جب ہمارے قائم (یعنی مہدی) ظاہر  
زندہ کند تا براؤ حد بزند و  
ہوں گے تو وہ (محاذا اللہ) عالیہ کو  
انتقام فاطر ما ازو بکشد۔  
حق اليقین ص ۲۹

کا انتقام اُن سے لیں گے۔

واضح ہے کہ خمینی صاحب نے اپنی کتاب "کشف الاسرار" میں علامہ باقر مجلسی کی  
فارس تصنیف کا تعریف کے ساتھ ذکر کر کے ان کے مطالعہ کا مشورہ دریا ہے اور خاص ہے

”حق اليقين“ (جس سے مذکورہ بالا درواستین نقل کی گئیں) اس کی بعض روایات انھوں نے اپنی اس کتاب میں نقل بھی کی ہیں (ملاحظہ ہو کشف الامراء<sup>۱۲</sup>) امام مہدی سے متعلق ایک اور روایت جس سے شیعیت اور شیعی ذہنیت کو پوری طرح بھاجا جاسکتا ہے امام غائب جظا ہر ہوں گے تو کافروں سے پہلے سینیوں کو قتل کریں گے انہی علامہ مجلی کی اسی کتاب حق اليقین میں اسی مسئلہ کی ایک روایت ہے۔

|                                     |                                           |
|-------------------------------------|-------------------------------------------|
| وقتیکہ قائم علیہ السلام ظاہر ہی شود | جس وقت مہذی علیہ السلام ظاہر ہوں گے تو    |
| پیش از کفار ابتداء سینیاں خواہد     | و کافروں سے پہلے سینیوں اور خانوں کران کے |
| کرد با علماء ایشان دایشاں را غلبه   | عالموں سے کارروائی متروع کریں گے اور ان   |
| کشت (حق اليقین م۔)                  | سے کو قتل کر کے نیست فنا بر کر دیں گے۔    |

مذہب شیعہ کی اصل و اساس ”مسئلہ امامت“ کے بارے میں یہاں تک اُن کے ائمہ مخصوصین“ کے جوار شادات نقل کیے گئے اور جو کچھ لکھا گیا امید ہے کہ اس سے ناظرین کرام نے اس بنیادی مسئلہ کی حقیقت اور شیعہ مذہب میں ائمہ کے مقام و مرتبہ کو پوری طرح سمجھ لیا ہوگا۔ اب ہم چند وہ روایات ذکر کر کے اس سلسلہ کلام کو ختم کریں گے جن میں اللہ اور اس کے رسول صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کی طرف سے امامت و ولایت کے منصب پر حضرت علیؑ کی نامزدگی اور صحیح الوداع سے واپسی میں ”غدرِ خم“ کے مقام پر غیر معمولی اہتمام کے ساتھ اس کے اعلان اور تمام مہاجرین والہار اور دیگر رفقائے سفر نے اس کے لیے عہد و اقرار اور بیعت لینے کا اور ساتھ ہی اس سلسلہ میں شیخین (حضرت ابو بکر و عمرؓ اور دوسرے اکابر صحابہؓ کے (معاذ اللہ) منافقانہ رویے اور کافرانہ کردار کا ذکر کیا گیا ہے۔

(استغفار اللہ و لا حول و لا قوة الا بالله)

اللہ تعالیٰ کی طرف سے ولایت و امامت کے منصب پر  
 حضرت علی کی نامزدگی اور رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ  
 کو اس کے عام اعلان کا حکم، اور صحابہ کے مخالفانہ رد عمل  
 کے خطرہ سے آپ کا تردید و توقف، پھر اللہ تعالیٰ کی طرف سے  
 شدید تاکید اور عدم تعمیل کی صورت میں عذاب کی وعید  
 اس کے بعد غدرِ خم پر آپ کا اعلان، اور حضور کی شان  
 میں ابو بکر و عمر و ابو عبیدہ وغیرہ (اکابر صحابہ) کی انتہائی درجہ  
 کی گستاخی اور کافرانہ کردار (معاذ اللہ ثم معاذ اللہ)

اصول کافی میں ایک باب ہے ”باب مانص اللہ و رسولہ علی الائمه  
 علیہم السلام واحداً فواحداً“ اس باب میں ان مخصوصین کی وہ روایات ذکر  
 کی گئی ہیں جن میں اللہ و رسول کی طرف سے حضرت علی اور آپ کے بعد گیارہ اماموں  
 کی امامت و ولایت (یعنی رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کے معصوم اور مفترض  
 الطاعنة جانشین کی حیثیت سے امت کی دینی و دنیوی سربراہی اور حاکمیت کے منصب  
 پر نامزدگی اور تقرر کا بیان ہے۔ اس مسلم میں سب سے پہلے حضرت علی کی نامزدگی،  
 اور غدرِ خم پر اس کے اعلان سے متعلق روایات دُوچ کی گئی ہیں۔ اس وقت اس  
 عنوان کے تحت ہم صرف انہی روایات کا ذکر کریں گے لیکن چونکہ یہ روایات بہت

طويل ہیں۔ اس لیے ہم ان کے متن اور ترجمہ کے بجائے بقدر ضرورت ان کا حاصل اور خلاصہ ہی یہاں نذرِ ناظرین کریں گے۔ (روايات کا متن اصل کتاب میں دیکھا جاسکتا ہے)

امام باقر علیہ السلام سے روایت ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ پر حضرت علیؑ کی ولایت و امامت کے باعث میں اللہ کا حکم آیا اور یہ آیت نازل ہوئی۔ **إِنَّمَا وِلِیٰكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا**۔ الایہ تو لوگوں نے یعنی عام مسلمین نے اس سے پوری بات نہیں سمجھی تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے رسول علیہ السلام کو حکم آیا کہ وہ منصب ولایت کی تفصیل و تشریع اور اس منصب پر حضرت علیؑ کے فائز کیے جانے کی وضاحت اور اس کا اعلان کر دیں تاکہ سب لوگ سمجھ لیں اور باخبر ہو جائیں۔ تو رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کا دل سخت پریشان ہوا اور آپ کو یہ خوف ہوا کہ علی علیہ السلام کی ولایت و جانشینی کی بات سن کر لوگ متند ہو جائیں گے اور آپ کی تکذیب اور مخالفت کریں گے۔ تو رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ نے اللہ تعالیٰ سے اس حکم پر نظر ثانی کی درخواست کی (یعنی یہ کہ یہ اعلان مجھ سے نہ کرایا جائے) تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے وحی آئی۔

**يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بِلْغَ مَا أَنْزَلَ**  
ایے رسول جو حکم تمہاری طرف تھا  
**إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ**  
رب کی طرف سے نازل کیا گیا ہے تم  
**تَقْعَلْ فَمَا لَبَّقْتَ دِسَالَتَةً**  
اس کو صفائی اور صراحت کے ساتھ  
**دَأَلَّهُ يَعْمَلُكَ مِنَ النَّاسِ هـ**  
لوگوں کو پہنچا دو اور اگر تم نے یہ نہیں کیا  
تو تم نے اللہ کا پیغام ہیونچا نے کافر نہاد انہیں کیا اور اللہ تمہاری حفاظت کر گیا لوگوں کے شرے۔

اسی واقعہ کی ایک دوسری روایت میں ہے کہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فرمایا۔

کہ جب میرے دل میں لوگوں کے انتہاد کا خطرہ اور تکذیب اور خلافت کا خیال پیدا ہوا اور اس حکم کی تعیین کے لیے میرا دل آملاہ نہیں ہوا تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے غیر معمولی قسم کی تاکید اور قطعیت کے ساتھ حکم آیا کہ تم کو اس حکم کی تعیین کرنے ہے اور تعیین نہ کرنے کی صورت میں بخشنے عذاب کی دھمکی دی گئی۔ (روایت کے الفاظ ہیں۔ دادِ عذر نے ان لم ابلغ ان یعد بني) اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس شدید دعید اور عذاب کی دھمکی نازل ہونے کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے غدرِ خم کے دن اس کا اعلان فرمایا۔ آپ نے اس اعلان کے سب لوگوں کو جمع کرایا اور ان کے سامنے علی علیہ السلام کی دلایت اور امامت اور جانشینی کا اعلان فرمایا۔ م ۱۴۹

اسی سلسلہ کی ایک روایت میں یہ بھی ہے کہ اس موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خاص طور سے حضرت ابو بکر و عمرؓ کو مخاطب کیے فرمایا اور تاکید سے فرمایا کہ "فَوَمَا نَسْلَمَ عَلَيْهِ بِأَمْرِهِ الْمُؤْمِنِينَ" (تم ذر ذر انہو اور علی کو امیر المؤمنین کہہ کر سلامی دو لیعنی کہو السلام علیک یا امیر المؤمنین) اور انہوں نے اسی طرح سلامی دی۔

اثنا عشر پر کی ایک دوسری معتبرین کتاب "احتجاج طرسی" میں مصنف نے اپنی پوری سند کے ساتھ امام باقر سے غدرِ خم کا یہ واقعہ بہت سے اخفاقوں کے ساتھ روایت کیا ہے۔ یہ روایت اس کے صفحہ ۲۸ سے شروع ہو کر صفحہ ۳۵ پر ختم ہوئی ہے۔ اس میں ٹپے عجائبات ہیں۔ اگر اس مقالہ میں اخفار ہیں نظر نہ ہوتا تو کم از کم اس

روایت کا حاصل اور خلاصہ ہی نذرِ ناظرین کیا جاتا۔ لیکن اس کا حاصل اور خلاصہ بھی  
۸۔ صفحے کم میں دآ سکے گا — اس وقت اُس کے حوالے سے صرف یہی  
عرض کرنا ہے کہ اس میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ رسول اللہ صَلَّی اللہ علیہ وسلم نے  
حضرت علیؑ کی ولایت و امامت کے متعلق اپنا طویل خطبہ ختم فرمانے کے بعد تمام حضرتین  
سے حضرت علیؑ کی ولایت کے بارہ میں اپنے دست مبارک پر بیعت لی اور سب سے پہلے  
ابو بکر اور عمر اور عثمان نے بیعت کی۔ اس کے بعد تمام مہاجرین والفار اور تمام حضرتین  
نے اور بیعت کا یہ سلسہ رات تک چلتا رہا یہاں تک کہ مغرب اور عشا، کی نمازیں ایک  
پڑھی گئیں۔ (احتجاج طبری ص ۲۵ طبع ایران ۱۳۲۰ھ)

اصول کافی کی اسی سلسہ کی ایک روایت میں ہے کہ—

جب رسول اللہ صَلَّی اللہ علیہ وآلہ وحْمۃ الوداع سے واپس ہوئے اور  
غدیر خم پر پہنچے تو جو بیل یہ آیت لے رہا تھا نازل ہوئے۔ ”نَاهِيَهَا الرَّسُولُ  
بَلَّمَ مَا أُثْرِلَ إِلَيْكَ مِنْ رِتَبَفَ دَالِيَةٌ“ تو آپ نے لوگوں کو جمع  
کرنے کے لیے اعلان کرایا اور اس جگہ جہاں بول کے چند درخت تھے  
وہاں کامیڈان کا نٹوں وغیرہ سے صاف کرایا۔ جب لوگ جمع ہو گئے تو  
آپ نے (کچھ تہیدی مضمون کے بعد) اعلان فرمایا ”مَنْ كَنْتَ مِلَّةً  
فَعَلِيٌّ مُوْلَاهُ اللَّهُمَّ وَالَّذِي مَنْ دَلَّاهُ وَعَادَهُ“ یہ  
آپ نے تین دفعہ فرمایا تو لوگوں کے دلوں میں نفاق کا کینہ پیدا ہو گیا  
اور انہوں نے آپس میں کہا کہ یہ حکم اللہ کی طرف سے ہرگز نازل نہیں ہوا  
ہے، بلکہ محمد نے چنانچہ علیؑ کا مرتبہ بڑھا کر ان کو ہماں اور پسلط  
کرنا چاہتے ہیں (معاذ اللہ) اصول کافی ص ۱۷۱

اسی واقعہ متعلق ایک روایت قروع کافی تھی ہے اس کا بھی حاصل ہی نذرِ ناظرین

کیا جا رہا ہے (اس میں حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت سالم مولیٰ ابی حذلیفہ و حضرت ابو عبیدہ ابن ابی جراح کا برصغیر پر چنور کی شان میں غلیظ ترین کافراں گستاخی کی تہمت لگائی گئی ہے)

حاجہ شتریان سے روایت ہے کہ ایک دفعہ امام جعفر صادق علیہ السلام نے یہ رے اونٹ پر مدینہ سے مکہ کا سفر کیا جب غدریخم کے پاس پہنچے تو امام موصوف نے (وہاں بنی ہوئی) مسجد کی بائیں جانب دیکھا اور کہا کہ یہ وہ جگہ ہے جہاں کھڑے ہو کر رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ نے علی علیہ السلام کو اپنے دونوں ہاتھوں سے اوپر اٹھا کر ان کی ولات و امامت کا اعلان کرتے ہوئے فرمایا تھا۔ "من کنت مولاً فعلى مولا" اس کے بعد امام موصوف نے مسجد کی دوسری جانب دیکھا اور فرمایا یہاں خیرہ تھا ابو فلاں اور فلاں کا (یعنی ابو بکر اور عمر کا) اور سالم مولیٰ ابی حذلیفہ اور ابو عبیدہ بن ابی جراح کا، جب ان لوگوں نے رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کو دونوں ہاتھوں سے علی ٹکو اور پاٹھا ہے ہوئے ان کی ولایت و امامت کا اعلان کرتے ہوئے دیکھا تو آپس میں ایک دوسرے سے کہا۔

انتظر دا الی عینیہ تددر ذرا اس کی (یعنی معاذ اللہ رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کی) آنکھیں تو دیکھو کانہما عینا مجنوں کیسی گھوم رہی ہیں جیسے کسی پاگل دیوانے کی آنکھیں ہیں۔

تو جریل یہ آیت لے کر نازل ہوئے۔ "وَإِن يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيَدْلِفُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَمَّا سَمِعُوا الذِّكْرَ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَجَنَّوْنَ هُوَ فَرْدَعٌ كَافِي مَجْمَعٍ" (حاشیہ اگلے صفحہ پر)

اصول کافی اور فروع کافی کے مؤلف جناب ابو جعفر محمد بن یعقوب کلینی کی  
ایک کتاب "کتاب الروضۃ" ہے۔ یہ گویا ان کی اصل کتاب "الجامع الکافی" کا  
آخری حصہ ہے۔ فروع کافی جلد سوم طبع لکھنؤ کے آخر میں شامل ہے۔ اس میں  
امیر المؤمنین حضرت علی مرتضیٰ کا ایک طویل خطبہ روایت کیا گیا ہے۔ اس خطبہ کے  
آخر میں حضرت مدرج نے غدرِ خم کا یہ واقعہ بیان کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ۔

رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَلَدٖ عَلَیْہِ السَّلَامُ میں غدرِ خم  
پہنچے تو وہاں آپ کے حکم سے آپ کے لیے ایک منبر ساتیا رکیا گیا۔  
تم علاہ واخذ بعضی حق پھر آپ اس منبر کے اوپر چڑھے اور  
مرأی بیاض ابطیہ میرے دونوں بازوں پر کپڑے مجھے اس طرح  
اوپر کو اٹھایا کہ آپ کی دونوں ہنگلوں رافعاً صوتہ قائلہ فی  
کی سفیدی نظر آنے لگی اور اس مجمع میں محفله من ڪنت مولاہ  
آپ نے بلند آواز سے فرمایا کہ میں حج کا فعلی مولاہ اللہم دال  
دوست و محظوظ ہوں علی بھی اس کے من والا وعد من عاداہ  
دوست محبوب ہیں۔ اے اللہ جو علی سے عاداہ۔

کتاب الروضۃ ص ۱۳۲

(متوذم شیخ الحاشیہ) آیت کا مطلب ہے کہ یہ کافی فرگ جب قرآن سنتے ہیں تو اے رسول یہ آپ کو تیرنگا ہوں  
سے دیکھتے ہیں اور جانتے ہیں کہ آپ کو چسلا کر گردیں اور کہتے ہیں کہ تو پاگل اور دیوانہ ہے (ظاہر  
ہے کہ اس آیت کا تعلق کفار مکہ سے ہے انہی بذخنوں بذخیبوں کا یہ حال تھا اور وہ حضور کی شان  
میں ایسی گتاخیاں کرتے تھے لیکن فروع کافی کی اس روایت میں امام جعفر صادق کے بائیے میں کہا گیا ہے  
کہ انہوں نے حضرت ابوبکر، حضرت عمر، حضرت المولیٰ ابی حذیفہ اور حضرت ابوعبیدہ بن ابی رحاح کا اس کا اصل مصداق بتلایا  
(معاذ اللہ و لا حول ولا قوة الا باللہ)

اور جو کوئی علی سے عداوت رکھتے تو اس سے عداوت کا معاملہ فرما۔

حضرت علی کے اس خطبہ کی روایت میں آگے ذکر کیا گیا ہے کہ غدرِ خم کا یہ واقعہ بیان کرنے کے بعد امیر المؤمنین علی علیہ السلام نے "الاشقیان" کے لفظ کے ساتھ (معاذ اللہ) حضرت ابو بکر و حضرت عمر کا ذکر کیا (الاشقیان کے معنی ہیں اعلیٰ درجہ کے بدجنت و بدفصیب اور محروم) اور مرنے کے بعد آخرت اور دوزخ میں ان دونوں کا جو حال ہونز والا ہے وہ ڈری تفصیل سے الفاظ کے پوئے امرات کے ساتھ (امیر المؤمنین) نے بیان فرمایا۔ اس کے آگے (اسی خطبہ میں حضرت علی کی زبان مبارک سے) ان تمام مہاجرین و انصار پر (کسی کا نام لیے بغیر) بذریں قسم کا تبرہ ہے جنہوں نے ان دونوں کو خلیفہ تسلیم کیا۔ گویا اس وقت کی پوری امت مسلم اور تمام ہی صحابہ کرام پر

## ضروری سے انتباہ :

پہاں ہم اپنے ناظرین کو دو باتوں پر متنبہ کرنا ضروری سمجھتے ہیں۔

اول یہ کہ غدرِ خم کے قہقہے سے متعلق مندرجہ بالا روایات میں (اوہ مختلف عنوانات کے تحت ان سے پہلے درج ہونے والی بہت سی روایات میں بھی) حضرت علی ترمذی رضی اللہ عنہ اور ان کے اخلاف خصوصاً امام باقر اور ان کے صاحجوں اے امام جعفر صادق کی طرف نسبت کر کے حضرات شیخین اور دیگر اکابر صحابہ کرام کے بائے میں جو انتہائی نازیبا اور ناشائستہ بائیں نقل کی گئی ہیں (معاذ اللہ! ان کو شقی بلکہ اشقی، کافر مرتدا اور لعنی و دوزخی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں گستاخی اور آپ کے غداری کا مرتكب کہا گیا ہے) تو ان شیعی روایات کی وجہ سے ہمارے ناظرین ان محترم بزرگوں کے بائے میں کسی بدگمانی کے وصولہ کو بھی دل میں نہ آنے دیں، یہ ساری خرافات ان مقدس بزرگوں پر ان روایتوں کے ان راویوں کی افتراضی

اور بہتان طرازی ہے جن کا شن اور مقدمہ ہی اسلام کی تحریب اور امت مسلم میں  
تفرقہ پیدا کرنا تھا۔ درازی ایک مسلم تاریخی حقیقت ہے کہ حضرت علی مرتفعی رضی اللہ عنہ  
نے بھی عام صحابہ مہاجرین والفارکی طرح شیخین (حضرت ابو بکر و حضرت عمر) کو رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم کا خلیفہ و جانشین اور امیر المؤمنین مان کر ان کی بیعت کی تھی  
اور وہ ان کے معمد ترین مشیروں گویا وزیروں میں تھے، انہوں نے زندگی میں کبھی  
کسی تجمع میں اس باتے میں اپنے اختلاف کا اظہار نہیں فرمایا اور غدر ختم کا یہ قصر  
ذکر کے ان کے مقابلہ میں اپنی امامت و خلافت کا دعویٰ نہیں کیا۔ جہور اس  
محمدیہ کے نزدیک (اور غیر مسلم مورخین کے نزدیک بھی) ان کا یہ روایہ صدق دل کے  
ساتھ اور مغلظہ اس تھا ہرگز (تفقیہ کی بنیاد پر) منافقانہ نہیں تھا (جیسا کہ شیعہ حضرات کا  
دعویٰ ہے)۔ اس کا سب بڑا عملی ثبوت یہ ہے کہ حضرت علی مرتفعی رضی اللہ عنہ نے  
اپنی صاحبزادی ام کلثوم کا نکاح حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے کیا اور ان کو اسی طرح اپنا داماد  
بنایا جس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی مرتفعی کو داماد بنایا تھا، یہاں  
ہم اس مسئلہ میں اتنے ہی پر الکتفا کریں گے۔ آگے انشاء اللہ اسوضنوع پر تفصیلی گفتگو  
کی جائے گی۔

دوسری بات جس پر اپنے ناظروں کو یہاں متنبہ کرنا ضروری ہے یہ ہے کہ  
اہل سنت کی بعض کتب حدیث میں بھی حجۃ الوداع کے سفر کے اُس خطبہ نبوی کا ذکر کیا  
گیا ہے جس میں آپ نے فرمایا تھا "من کنت مولاہ فعملی مولاہ انہ" لیکن اس کا  
مسلم امامت و خلافت سے دور کا بھی تعلق نہیں۔ اصل واقعہ یہ تھا کہ حجۃ الوداع  
۷۔ ۸ مہینے پہلے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی مرتفعی کو فریضاتین سو  
افراد کی چیعت کے ساتھ میں بھیج دیا تھا وہ حجۃ الوداع میں میں سے اُکری رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم سے ملتے تھے۔ میں کے زمانہ قیام میں ان کے بعض ساتھیوں کو

ان کے بعض اقدامات سے اختلاف ہوا تھا۔ وہ لوگ بھی حجۃ الوداع میں شرکت کیلئے ان کے ساتھ میں آئے تھے، انہوں نے اگر دوسرے لوگوں سے بھی حضرت علی کے ان اقدامات کے خلاف اپنی رائے کا اظہار کیا۔ بلاشبہ یہ ان لوگوں کی غلطی تھی شیطان ایسے موقوں سے فائدہ اٹھا کر دلوں میں میں اور افراد پیدا کر دیتا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو جب اس صوت کا علم ہوا تو آپ نے ضرورت محسوس فرمائی کہ حضرت علی کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقبولیت و محبوبیت کا جو مقام حاصل ہے اس سے لوگوں کو آگاہ فرمائیں اور اس کے اظہار دعا اعلان کا اہتمام فرمائیں۔ اسی مقصد سے آپ نے وہ خطبہ دیا جس میں فرمایا "من کنت مولاہ فعلى مولاہ اللهم وال من داله دعا من عاداه" — عربی زبان میں مولیٰ کے معنی آقا کے بھی ہیں، غلام کے بھی ہیں، آزاد کردہ غلام کے بھی ہیں، حلیف کے بھی ہیں، مددگار کے بھی ہیں، دوست اور محبوب کے بھی ہیں — اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد میں وہ اسی معنی میں استعمال ہوا ہے اور اس حدیث میں آخری دعا یہ جملہ اس کا واضح فرض ہے — رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد کا حاصل ہے کہ میں جس کا محبوب ہوں، علی بھی اس کے محبوب ہیں، لہذا جو مجھ سے محبت کرے اس کو چاہیے کہ وہ علی سے بھی محبت کرے آگے آپ نے دعا فرمائی کہ اللہ جو بندھ علی سے محبت مولانا کا تعلق رکھنے والے سے محبت و موالات کا معاملہ فرمایا اور دوست کے معنی میں استعمال ہوا ہے۔

بہرحال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد کا مسئلہ امامت و خلافت سے کوئی تعلق نہیں — یہاں ہم اس موضوع سے متعلق اتنے ہی پراکتفاکریں گے۔ اگر اللہ تعالیٰ نے توفیق دی تو اس حدیث کی شرح و توضیح میں ایک مستقل مقالہ لکھنے کا ارادہ ہے۔

# اشنا عشر پر کے چند وسائلِ مطالعہ عقائدِ مسلم

جو مسلم امامت ہی کے لازمی نتائج ہیں

یہ "ضروری انتباہ" تو ایک جملہ معرفتیہ تھا جو اخلاقی کے ارادہ اور کوشش کے باوجود کچھ طولی ہو گیا۔ اب اصل موضوع کی طرف آجائیے۔

اشنا عشر پر کی مسلم و مستند کتابوں سے ان کے مذہب کی ہل داس مسلم امانت سے متعلق جو روایات اور ان کے ائمہ مخصوصین کے جواز شادات ہم کو پیش کرنے تھے، وہ قریباً بہ عنوانات کے تحت ہم نے پیش کر دیئے، امید ہے کہ ان سے ناظرین کرام نے اس مسلم کی حقیقت اور اس کے طول و عرض کو پوری طرح سمجھ لیا ہو گا۔ اب ہم اشنا عشر پر کے چند دوسرے عقائد و مسائل کا ذکر کریں گے جو در ہل اس مسلم امامت ہی کے لازمی نتائج ہیں، اور شیعہ اشنا عشر پر سمجھنے اور ان کے بارہ میں رائے قائم کرنے کیلئے ان عقائد و مسائل کا مطالعہ اور ان پر غور و فکر بھی ضروری ہے اور انشاد اللہ وہی کافی ہے۔ ان عقائد و مسائل کے باقی میں بھی جو کچھ عرض کیا جائے گا وہ ان کے ائمہ مخصوصین کے ارشادات اور ان کی مستند کتابوں کے حوالوں ہی سے عرض کیا جائے گا۔ واللہ ولی التوفیق



(معاذ اللہ) عام صحابہ کرام خاص کر خلفاءٰ ثلاثہ  
کافرو مرتد، اللہ رسول کے غدار، جہنمی اور لعنتی

جیسا کہ پہلے بھی عرض کیا جا چکا ہے اگر یہ تسلیم کر لیا جائے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حجۃ الوداع سے والپسی میں غدرِ ختم کے مقام پر تمام رفقاءٰ سفر خاص دعوام صحابہ کرام کو خاص اہتمام سے جمع کر لکے، خود منبر پر چڑھ کر اور حضرت علی مرتضیٰ کو اپنے دونوں ہاتھوں سے اوپر اٹھا کے (تاکہ سب حاضرین دیکھ بھی لیں) اللہ تعالیٰ کے حکم اور اس کے حوالہ سے اپنے بعد کے لیے، ان کی ولایت و امامت یعنی اپنے جانشین کی حیثیت سے امت کی دینی و دنیوی سربراہی اور حاکمیت کا اعلان فرمایا تھا، اور سب سے اس کا عہد و اقرار لیا تھا، اور خصوصیت کے ساتھ حضرت ابو بکر و حضرت عمر کو حکم دیا تھا کہ وہ "السلام علیک یا امیر المؤمنین" کہہ کر حضرت علی کو سلامی دیں، اور انھوں نے اس حکم کی تعمیل میں اسی طرح سلامی دی تھی، اور اجتماع طبری کی مذکورہ روایت کے مطابق آپ نے خود اپنے دست مبارک پر حضرت علی کی اس امامت و ولایت کی سب حاضرین سے بیعت لکھی لی تھی اور سب سے پہلے خلفاءٰ ثلاثہ نے آپ کے دست مبارک پر یہ بیعت کی تھی (بہر حال اگر اس کو واقعہ تسلیم کر لیا جائے جیسا کہ اثناعشریہ کی مستند کتابوں میں ان کے انکھ مخصوصین سے روایت کیا گیا ہے اور یہی ان کا بنیادی عقیدہ اور گویا جزو ایمان ہے) تو اُس کے لازمی تیجوں کے طور پر یہ بھی ماننا پڑے گا کہ جب اس واقعہ کے قریب اصراف اسی دن کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا وصال ہو جانے پر سب نے حضرت علی کو بالکل چھوڑ کے حضرت ابو بکر کو آپ کے خلیفہ و جانشین کی حیثیت سے امت کا دینی و دنیوی سربراہ اور حاکم بنالیا اور سب نے اُن سے

بیعت کر لی، تو (معاذ اللہ) ان سبے اللہ و رسول سے غداری کی اور سب کافر و مرتد ہو گئے، خاص کر خلفاءٰ نٹلائٹ (حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثمان) جن سے رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ نے خصوصیت کے ساتھ عہد و اقرار کیا تھا اور خود اپنے دستِ مبارک پر سبے پہلے بیعت لی تھی۔

اگر بالفرض شیعی روایات اور آن کے ائمہ معصومین کے ارشادات میں ان کو کافر و مرتدا و رجہنی نہ کہا گیا ہوتا اور ان پر لعنت نہ کی گئی ہوتی، تب بھی مسلم امام اور غدری خم کے مقام پر غیر معمولی اہتمام کے ساتھ اس کے اعلان اور اس کے لیے عہد و اقرار اور بیعت لینے کے لازمی اور منطقی نتیجہ کے طور پر یہی ماننا پڑتا۔ لیکن ناظرین کرام گزشتہ صفحات میں "الجامع الکافی" وغیرہ کے حوالہ سے وہ روایات اور ائمہ معصومین کے وہ ارشادات پڑھ چکے ہیں جن میں اسی بنیاد پر صحابہ کرام خاص کر حضرات خلفاءٰ نٹلائٹ کو کافر و رجہنی کہا گیا ہے اور ان قرآنی آیات کا مصدق قرار دیا گیا ہے جو بدترین فرم کے کافروں کے حق میں نازل ہوئی ہیں لہ  
ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ اس موضوع سے متعلق چند روایات اور بھی یہاں نہ  
ناظرین کر دی جائیں۔

### شیخین کے بارے میں ...

کلیینی کی کتاب الروضۃ میں روایت ہے کہ امام باقر کے ایک مختلف مرید نے شیخین (حضرت ابو بکر و عمر) کے بارہ میں اُن سے سوال کیا تو انہوں نے فرمایا۔

ماں اُنکی عنہم امامات منا تم اُن دونوں کے بارے میں مجھ سے کیا

لہ یہ روایتیں ناظرین کرام گزشتہ صفحات میں ملاحظہ فرمائیے ہیں۔

پوچھتے ہو، ہم ال بیت میں سے جو بھی  
دنیا سے گیا ہے ان دونوں سے سخت  
نار ارض گیا ہے، ہمیں سے ہر پڑے  
نے چھوڑ لئے کواس کی وصیت کی ہے۔  
ان دونوں نے ظالمانہ طور پر ہمارا  
حق مارا، یہ دونوں سب سے پہلے ہم اپنے  
کی گردنوں پر سوار ہوئے، ہم اپنے  
پڑھو بھی وصیت اور رأفت آئی ہے  
اس کی بنیاد اپنی دونوں نے ڈالی  
ہے۔ لہذا ان دونوں پر لعنت ہو  
اللہ کی اور فرشتوں کی اور زندگی آدم  
کی سب کی۔

میت الا ساختا علیہما  
یوصی بذلک الكبير منا  
الصغرى انهم اظلمانا حقنا  
وكانا اول من ركب اعناقنا  
والله ما است من بليه  
ولا قضية تجري علينا اهل  
البيت الا هما است  
او لهم فعلهم لعنة الله  
والملائكة والناس  
اجمعين

کتاب الروضۃ ص ۱۱۵

اسی "کتاب الروضۃ" میں اسی صفو پر حضرات شیخین سے متعلق ایک اور روایت  
ہے کہ امام باقر کے انہی مخلص مرید نے (جنہوں نے شیخین کے بارے میں وہ سوال کیا  
تھا جو جواب کے ساتھ اور پر مذکور ہوا) حضرت یعقوب علیہ السلام کے ان بیٹوں کے بارے  
میں جنہوں نے چھوٹے بھائی حضرت یوسف علیہ السلام کو جنگل کے ایک کنوئیں میں  
پھینک دیا تھا (اور قرآن مجید میں ان کا ذکر ان بیانات علیہم السلام کے ساتھ اس بساط کے  
لفظ سے جا بجا کیا گیا ہے) ان کے بارے میں امام باقر سے دریافت کیا کہ وہ بنی  
تونہیں تھے (سائیں کا مطلب غالباً یہ تھا کہ جنہوں نے اتنا بڑا اظلم اور گناہ کیا تھا  
تو ان کا ذکر قرآن مجید میں ان بیانات علیہم السلام کے ساتھ کیوں کیا گیا ہے) اس کے جواب  
میں امام باقر نے فرمایا۔

(یعقوب علیہ السلام کے وہ بیٹے) بنی تو  
نہیں تھے، بنیوں کی اولادی تھے،  
لیکن ان میں سے ہر ایک دنیا سے  
نیک نخت اور پاک ہو کر رحمت ہوا،  
اخوں نے (حضرت یوسفؑ کے ساتھ)  
جو ظلم کیا تھا بعد میں اخوں نے اسکو  
یاد کیا اور توبہ کی۔ اور یہ شفیعین  
(ابو بکر و عمر) دنیا سے احوال میں  
گئے کہ اخوں نے جو ظلم امیر المؤمنین  
علیہ السلام کے ساتھ کیا تھا، اس سے  
اخوں نے توبہ نہیں کی اور اس کا خیال بھی نہیں کیا۔ لہذا ان پر اللہ کی اور  
اس کے فرشتوں کی اور بنی آدم کی سب کی لعنت ہے۔

اور ”رجال کشی“ میں روایت نقل کی گئی ہے کہ امام باقرؑ کے ایک مخلص مرید  
کیت بن زید نے امام موصوف سے عرض کیا کہ میں ان دونوں آدمیوں (ابو بکر و عمر)  
کے بائی میں آپے معلوم کرنا چاہتا ہوں تو اخوں نے فرمایا۔

لے کیت بن زید مسلم میں جس کا بھی  
نا حق خون بھایا گیا اور جو بھی ناجائز ازال  
کیا گیا اور جو بھی زنا ہوا یا ہو گا ہمارے  
امام مهدیؑ کے ظہور کے دن تک اس  
سے کا گناہ انہی دونوں کی گردیوں  
پر ہو گا۔

لاؤ لکنهم کانوا اسباطا اولاد  
الانبياء ولم يكن يفارق  
الدنيا الا سعد اعتابوا و  
تذكرة ما صنعوا دان  
الشيفين فارقا الدنيا ولم  
يتربا ولم يتذكرة ما صنعوا  
بامير المؤمنين عليه السلام  
فليهمما لعنة الله والملائكة  
والناس اجمعين۔

كتاب الزهرة ۱۱۵

يَا كِيمِتَ بْنَ زِيدَ مَا أَهْرِيقَ  
فِي الْإِسْلَامِ مُجْمَعَةً دَمَ وَلَا  
أَكْتَبَ مَالَ مِنْ غَيْرِ حَلَهْ  
وَلَا نَكْعَ فِرْجَ حَرَامَ لَا و  
ذَالِكَ فِي اعْنَاقِهِمَا إِلَى يَوْمٍ  
يَقُولُ فَإِنَّمَا - (رجال کشی ۱۳۵)

آخر میں کلبینی کی "کتاب الروضہ" کی اسی سلسلہ کی ایک روایت اور بھی پڑھ لی جائے۔

## ابو بکر کی بیعت سب سے پہلے ابلیس نے کی تھی:

ابو جعفر یعقوب کلبینی نے اپنی سند کے ساتھ حضرت مسلمان فارسی سے ایک روایت کتاب الروضہ میں نقل کی ہے، روایت بہت طویل ہے اس لیے اس کا جو حصہ ہے اسے موضوع سے متعلق ہے اس کا بھی خلاصہ ہی نذر ناظرین کیا جا رہا ہے، متن کے صرف وہ جملے ہی نقل کیے چاہیں گے جن کا ہمارے موضوع سے خاص تعلق ہوگا۔

رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کے بعد جب سقیفہ بنی ساعد میں ابو بکر کی بیعت کا فیصلہ ہو گیا اور وہاں سے مسجد بنوی میں آکر ابو بکر نے رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کے منیر پر بیٹھ کر لوگوں سے بیعت لینا شروع کیا تو مسلمان فارسی نے اس متظر کو دیکھ کر حضرت علی کو جا کر اس کی اطلاع دی، انہوں نے مسلمان سے پوچھا کہ کیا تم جانتے ہو کہ اس وقت ابو بکر کے ہاتھ پر سب سے پہلے بیعت کس نے کی؟ مسلمان نے کہا کہ میں اس آدمی کو تو نہیں جانتا، لیکن میں نے ایک بڑھے بزرگ کو دیکھا تھا وہ اپنے عہد کے سہارے ٹڑھ کر آئے ان کی دونوں آنکھوں کے درمیان پیشانی پر سجدہ کا نشان تھا وہی آدمی سب سے پہلے ابو بکر کی طرف ٹڑھا، وہ روتا تھا اور کہہ رہا تھا۔

الحمد لله الذي لم يمتنني ساری حمد اس اللہ کے یہ جس نے من الدنیا حتى رأيتك بمحظ نوت دے کر اس وقت تک میں نے نہیں انھا یا کہ میں نے تم کو اس فی هذ المکان ابسطیدك

فبسط پده فبایعه مقام پر دیکھ لیا، تم اپنا ہاتھ بڑھاؤ! تو ابو بکر نے ہاتھ بڑھایا اور اس بوڑھے بزرگ نے ان کے ہاتھ پر بیعت کی۔ حضرت علی نے سلان سے یہ بات سن کر فرمایا ”هل تدری من هو؟“ (تم جانتے ہو کہ وہ کون تھا؟) سلان نے کہا کہ میں نہیں جانتا تو حضرت علی نے فرمایا ”ذالک ابلیس لعنة الله“ (یہ بوڑھے بزرگ کی صورت میں آنے والا اور ابو بکر کے ہاتھ پر سب سے پہلے بیعت کرنے والا آدمی ابلیس ملعون تھا۔)

آگے روایت میں جو کچھ بیان کیا گیا ہے اُس کا حال یہ ہے کہ حضرت علی نے فرمایا کہ خلافت کے باشے میں یہ جو کچھ ہوا مجھے رسول اللہ ﷺ صَلَّى اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ نے پہلے ہی اس کی خبر دیدی تھی۔ آپ نے مجھے بتلایا تھا کہ ”غدرِ خم کے مقام پر اپنے بعد کے لیے امامت و ولایت کے لیے میری نامزدگی کا جوا علان آپ نے کیا تھا اس سے شیطان اور اس کے شکر میں کھلبی پر گئی ہے اور وہ اس کے خلاف سازش کر گئے اور اس کے نتیجہ میں میری وفات کے بعد لوگ پہلے سقیفہ بنی ساعدہ میں اور اس کے بعد مسجد میں آگرا ابو بکر کی بیعت کریں گے۔“ روایت کے آخری الفاظ یہ ہیں۔

ثُمَّ يَأْتُونَ الْمَسْجِدَ فَيَكُونُ  
اول من پیاسیعه علی منبری  
پھر (سقیفہ بنی ساعدہ) سے یہ لوگ مسجد میں آ جائیں  
گے، یہاں میرے نمبر پر ابو بکر سے بیعت سے  
پہلے ابلیس ملعون کے گا جو ایک بوڑھے  
بزرگ کی صورت میں آئے گا اور یہ کہتا ہو گا  
(جو سلان فارسی نے اس کے بارہ میں بیان کیا تھا)  
شیخہ یقول کذ اوکن۔  
(کتاب الروضۃ ۱۵۹-۱۶۰)

## فاروق عظیم کی شان میں :

حضرات شیخین سے متعلق کتب شیعہ کی جو روایتیں اور ان کے ائمہ معصومینؑ کے جوار شادات گزشتہ صفات میں ناظرین کرام نے ملاحظہ فرمائے، اگرچہ وہ بھی یہ جانتے کے لیے کافی ہیں کہ حضرت فاروق عظیم رضی اللہ عنہ کے باکے میں شیعہ حضرات کا کیا عقیدہ اور روایہ ہے اور ان کے علماء و مجتہدین اور مصنفوں اپنے عوام کو ان کے باکے میں کیا بتلاتے ہیں۔ تاہم خاص انہی سے متعلق ایک اور شیعی روایت جو ان کے گیارہویں امام حسن عسکری سے نقل کی گئی ہے اس سلسلہ میں ہم ہمایاں نذر ناظرین کرنا مناسب سمجھتے ہیں۔ تنہایہ روایت شیعیت کی حقیقت اور شیعی ذہنیت کو جانتے سمجھنے کے لیے بھی بالکل کافی ہے۔

لباقر مجلسی جو دسویں گیارہویں صدی ہجری کے بہت بڑے شیعہ محدث، مجتہد اور مصنف ہیں اور علمائے شیعہ ان کو "خاتم المحدثین" کہتے اور لکھتے ہیں، اور ان کی تصنیفات شیعوں میں (جہاں تک ہمارا اندازہ ہے) غالباً دوسرے تمام مصنفوں سے زیادہ مقبول ہیں (اور جیسا کہ پہلے بھی ذکر کیا جا چکا ہے جناب آیۃ اللہ روح اللہ خمینی صاحب نے بھی انکی تصنیفات کی تعریف کی ہے اور ان کے مطالعہ کا مشورہ دیا ہے۔ (کشف الاسرار ص ۱۲۱) اور افسوس ہے کہ ان کے تعارف میں یہ بھی ذکر کرنا ضروری ہے کہ یہ ملا صاحب شیعوں کے بڑے مجتہد اور بڑے محدث ہونے کے باوجود انتہائی درجکبہذبان ہیں۔ اپنی کتابوں میں جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا ذکر کرتے ہیں تو لکھتے ہیں کہ "عمر بن الخطاب عليه اللعنة والعقاب" ، (معاذ اللہ) — ان ہی ملا باقر مجلسی کی ایک کتاب "زاد المعاشر" ہے اسیں انہوں نے تاریخ و ریزج الاول کی فضیلت اور خصوصیت بیان کرتے ہوئے ایک

روایت نقل کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اللہ تعالیٰ نے بذریعہ وحی بتلا کا تھا کہ اس تاریخ (مرتبہ الاول) میں (معاذ اللہ) عَمَّا رَأَى اور تمہارے اہل بیت کا دشمن عمر ہلاک ہوگا، تو آپ نے ۹ مرتبہ الاول کو عربی طرح جشن منایا اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کی وہ حیرت انگیز فضیلتیں بیان فرمائیں جو ناظرین روایت میں پڑھیں گے ۔ یہ روایت چونکہ بہت ہی طویل ہے اگر پوری روایت ترجمہ کے ساتھ درج کی جائے تو کم از کم کتاب کے ۱۵-۲۰ صفحے کھیڑے گی، اس لیے ہم روایت کو تلخیص اور اختصار کے ساتھ درج کریں گے اور فارسی زبانے والے حضرت کے لیے اس کا عام فہم حاصل مطلب ہی اور دوسری شخص گے ۔ اب ناظرین کرام یہ عجیب غریب روایت ملاحظہ فرمائیں ۔

## فاروق عظیم کا یوم شہادت، سب سے بڑی عید رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم پر افتخار کی بدترین مثال

ملائجی "معترسند" کے حوالے سے شیعوں کے گیا ہوں امام حسن عسکری سے روایت کرنے ہیں کہ آپ نے بیان فرمایا:

|                                    |                                           |
|------------------------------------|-------------------------------------------|
| بدرسے کہ خبرداد مراد پردم کہ حزیفہ | بے دالد (رسوی امام علی نقی)               |
| بن یان در روز نہم رتبہ الاول       | نے مجھ سے بیان فرمایا کہ (شہزادی صحابی    |
| داخل شد بر جدم رسول خدا حزیفہ      | رسول حسن بن یان سے روایت                  |
| گفت کہ دیدم امیر المؤمنین و حضرت   | ہے کہ ایک فریض نویں رتبہ الاول            |
| امام حسن و امام حسین را کہ با حضرت | کو رسول خاکی خدمت میں حاضر ہوا            |
| رسالت پناہ طعام تناول میں نو دندا  | تو میں تھے الجہا کہ امیر المؤمنین علی نقی |

او را مام حسن و امام حسین بھی ہیں  
اور سب کھانا تناول فرمائے ہیں  
او ر حنفی بہت خوش ہیں اور نبسم زرا  
ہے ہیں اور صاحب ازگان حسن حسین  
کے کہہ ہے ہیں کہ بیٹا آج وہ دن  
ہے کہ جس دن کہ اللہ تعالیٰ تھا  
دشمن اور تھا کے نانا کے دشمن کو  
پلاک کرے گا اور تھاری اما جان  
(فاطمہ زہرا) کی بد دعا قبول فرمائے گا  
کھاؤ بیٹا کھاؤ، آج وہ دن ہے  
کہ خدا تھا کے شیعوں اور عبادوں کے  
اعمال قبول کرے گا۔ کھاؤ بیٹا کھاؤ  
کہ آج کی ناچیخ وہ ہے جس میں تھا  
نانا کے دشمن اور تھا کے دشمن کی  
شوکت لٹ پھوٹ کر خاک میں مل  
جائے گی، — کھاؤ بیٹا کھاؤ، آج  
وہ دن ہے کہ اس میں میرے اہل  
کا فرعون اور ان پر ظلم و ستم  
کرنے والا اور ان کا حق غصب کرنے  
والا ہلاک ہو گا۔

حذیفہ کہنے ہیں کہ میں نے عنین  
او ر حنفی بے ایشان تبسم مے  
فرمودا وبا امام حسن و امام حسین مے  
گفت کہ بد رستے کہ ایں روزیست  
کہن تعالیٰ ہلاک می کند دشمن شما  
و دشمن جد شمارا و منعاب می گرادند  
اندر ایں روز دعا مے مادر شمارا،  
بخارید ایں روزیست کہن تعالیٰ  
قول می کند اعمال شیعوں و محبان  
شمار دریں روز... بخارید کہ ایں  
روزیست کہ فکر تی شود دریں روز  
شوکت دشمن جد شما و یاری کنندہ  
دشمن جد شما و یاری کنندہ دشمن  
شا بخارید کہ ایں روزیست کہ ہلاک  
می شود دریں روز فرعون اہل رست  
من و ستم کنندہ بر ایشان و غصب  
کنندہ حن ایشان،.....

حذیفہ گفت کہ من گفتم یار رسول اللہ  
ایا در میان امت تو کسی خواہد  
بود کہ ہنک ایں حرمتہا ناید، حضرت  
فرمود کہ ای حذیفہ بے از منافقان  
بر ایشان سر گردہ خواہد شد، و دعویٰ

ریاست در میان ایشان خواہد کرد  
و مردم را بسوے خود دعوت خواہد  
نمود و تازیانہ قلم و ستم را برداشت  
خود خواہد گرفت و مردم را از راه خدا  
من خواهد نمود و کتاب خدا را تحریف  
خواہد نمود، و سنت مرتفع خواہد داد  
وزیادتی بر صحتی من علی بن ابی  
طالب خواہد کرد و دخترم از حق خود  
محروم خواہد گردانید، پس دختر من  
اور انفراد خواہد کرد و حق تعالیٰ  
نفریں اور راستخواب خواہد کرد۔

کیا کہ یار رسول اللہ کیا آپ کی امت  
میں کوئی ایسا بدجنت ہو گا جو ایسی  
 حرکتیں کے گا؟۔ آنحضرت نے  
فرمایا کہ اے خذلیف منافقوں میں سے  
ایک بُت (ضم) ہو گا جو منافقوں کا  
مرگ روہ ہو گا، وہ ظلم و ستم کا کوڑا اپنے  
ہاتھ میں رکھے گا اور لوگوں کو حق کے  
ملستے سے روکے گا اور کتاب اللہ  
میں تحریف کرے گا اور میری سنت  
اور میرے طریقہ کو بدل ڈالے گا اور میر  
وصی علی بن ابی طالب پر زیارتی کر گا

حضرت یا رسول اللہ حجا  
دعا نمی کنی کر حق تعالیٰ اور اراد رحیا  
شاہلاک کند؟ حضرت فرمود کلای  
حضریفہ درست نبی دارم کر جرأت کنم  
بر فضائی خداوازا او طلب کنم تغیر  
امے را کہ در علم او گز شنا است،  
ولیکن از حق تعالیٰ سوال کردم  
که فضیلت دہراں روز را کہ در آں  
روزا و بجهنم میرود بر سارُ روز ما  
تا آنکہ احترام آں روز سننے گردد

در میان دوستان من و شیعیان  
 کے فیصلہ میں خل دلوں اور حج کچھ علم  
 الہ بیت من؛ پس حق تعالیٰ وجی کرد  
 کے محمد در علم سابق من گزشتہ است  
 در باد تراواہل بیت ترا مختہ او بلا  
 دنیا و ستمہ اے منافقاں و غصب  
 کنندگان.... اے محمد نے رسالتی  
 بنزلت تو مگر باخچہ میر سدا داز  
 بلا برآز فرعون او و غصب کنندہ حق او  
 من امر کرده ام ملاکہ هفت سما  
 خود را کر برائے شیعیان و محبان دین  
 شاعید کنند۔ آں روئے را کر آں  
 ملعون کشته می شود... و امر کرده ام  
 ملاکہ نویندگان اعمال را کر ازیں  
 روز تاسه روز قلم از مردم بردارند و زن  
 فریزندگان ایشان را برائے  
 کرامست تو و صی تو۔ اے محمد ایں رو  
 راعیدے گردانیدم برائے قوادہل بیت  
 نور برائے ہر کر نالع ایشان باشد از  
 مومنان و شیعیان ایشان، و سگند  
 باد میکنم لعنت و جلال خود و علو  
 مرتزق دمکان خود کے عطا کنم کے

کے فیصلہ میں طہ بچکا ہے اس میں تسلی  
 کی اراد خواست کروں، لیکن میں نے  
 اللہ تعالیٰ سے درخواست کی کہ جس دن  
 وہ ظالم و فرعون و اصل جہنم ہو (بینی  
 ہاک کیا جائے) اس دن کو درست  
 نام دلوں پر پھیلتی ہی جائے تاکہ  
 اس دن کا احترام میرے شیعیان اہل است  
 میں ایک سنت بن جائے۔ قوام تھوا  
 نے وجی فرمائی کہ میرے علم قدیم میں  
 طہ بچکا ہے کہ آپ کو اور آپ کے اہل است  
 کو غصب کرنے والے منافقوں کی طرف  
 طرح طرح کی تخلیفیں اور شفقتیں پہنچیں گی۔  
 اے محمد علی کو تمہارا مرتبہ ان تخلیفوں  
 ہی کی وجہ سے عطا کیا جائے گا جو انکا  
 حق غصب کرنے والے اس امت کے  
 فرعون کی طرف سے ان کو پہنچیں گی؛  
 میں نے ساتوں آسمان کے  
 فرشتوں کو حکم دیا ہے کہ جس دن وہ  
 مارا جائے اس دن الہ بیک شیعیان  
 اور محبان کے لیے عید منا ہیں اور ہیں نے

بندوں کے اعمال لکھنے والے فرستوں  
 (کراما کا تبین) کو حکم دیا ہے کہ  
 اس دن کے احترام میں اس روز  
 سے تین دن بعد تک گناہ لکھنے سے  
 قлер و کے رہیں (کسی زانی، ثراپی  
 چوری اکو وغیرہ کا کوئی گناہ نہ کھین)  
 اے محمد تین دن تک گناہوں کی یہ  
 عام چھٹی اور احانت تھاکے اور  
 تھاکے دمی کے احترام میں دمی گئی  
 ہے۔ اے محمد اس دن کوئی نے  
 تھاکے لیے اور تھاکے اہل بیت کے  
 لیے اور ان کے منتبیین و مجین کے  
 لیے روز عید فرار دیا ہے۔ اور مجھے فرم  
 ہے اپنے عزت و جلال کی جو شخص  
 اُس دن عید منا نے گامیں اس کو  
 عرش کا طواف کرنے والے فرستوں کے  
 برابر ثواب عطا کروں گا اور اس کے  
 عزیزوں قربت داروں کے باۓ  
 میں اس کی شفاعت قبول کر دیں گے۔  
 اور اگر وہ اس دن خود اپنے پرادر  
 اپنے اہل و عیال پر ہاتھ کھول کے

کر عید کندا ایں روز را از برائے من  
 ثواب آں کہ مدوار عرش کردہ اندہ  
 و قبول کنم شفاعت اور اراد خوشیاں  
 او، وزیادہ کنم مال اور لگر کشادگی  
 در برب خود و برعیال خود دریں روز  
 دہر سال در ایں روزہ زارہ زار کس  
 ازم الیان و شیعان شمارا از آتش  
 جہنم آزادگر دام و اعمال ایشان را  
 قبول کنم و گناہان ایشان را بامزما۔  
 حذلیف لگفت پس برخواست حضرت  
 رسول خدا و حکما، ام سل رفت و من  
 برگشت و صاحب بیقین بودم در کفر عمر،  
 تا آنکہ بعد از وفات رسول دیدم کہ او  
 چ فتنہا بر انگلخت و کفر صلی خود را  
 اظہار کر دا زی دین برگشت و دامان  
 بیجانی و وقارت برائے خسب امامت  
 و خلافت بر زد و قرآن را تحریف کردا  
 و آتش در خانہ دھی و رسالت زد...  
 و یہ دن نہاری دمحوس را از خود  
 راضی کر دن نور دیده مصطفیٰ راجح  
 آورد درضا جوئی اہل بیت رسالت

خرج کے گا تو میں اس کے مال  
نکر دو جیع سنتہاۓ رسول خدا را  
و دولت میں اھناف کروں گا۔ اور ہر  
بر طرف کرد، و تدبیر شتن امیر المؤمنین  
سال اس دن کے آنے پر تھا یہ  
کرد و جو روستم در میان مردم  
شیعوں میں سے ہزار ہزار کو انش  
علانیہ کرد، و ہرچہ خدا حلال  
جہنم سے آزادی دول گا ان کے  
کرد بود حرام کرد و ہرچہ  
اعمال قبول کروں گا اور ان کے گاؤں  
حرام کرد بود حلال کرد..  
و در بر رو و شکم فاطمہ علیہا السلام

بخش دول گا۔

زد ...

حذیفہ گفت پس حق تعالیٰ درعا  
بر گزیدہ خود و دختر پیغمبر خود را در  
حق او منافق مسیحاب گردانید  
وقتل او را بر دست کشنده اور ا  
رحم اللہ جاری ساخت۔

زاد العاد م ۲۳۳ تا ۲۳۶

حذیفہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وآلہ یہ سب کچھ فرمائے  
اٹھ گئے اور امام سلیمان کے گھر میں چلے  
گئے اور مجھے آنحضرت سے یہ باتیں  
سن کر عرکے کفر کے بارہ میں یقین  
ہو گیا، کوئی شب نہیں رہا۔ یہاں  
تک کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ  
کی وفات کے بعد میں نے دیکھ لیا

کہ اس نے کیا کیا فتنہ برپا کئے اور اپنے اندر کے کفر کو اُس نے ظاہر کر دیا اور  
دین اسلام سے برگشت ہو گیا اور امامت و خلافت غصب کرنے کے لیے انتہائی سمجھی  
سے کام لیا، اور قرآن میں تحریف کر دیا اور کاشانہ وجی و رسالت میں  
(یعنی رسول پاک صلی اللہ علیہ وآلہ کے مقدس گھر میں) آگ لگائی۔ اور یہود  
ونصاری اور مجوہ پوں کو راضی اور خوش کیا اور نور نظر مصطفیٰ فاطمہ زہرا اور زما  
ہی اہل بیت کو نار اخز کیا، اور امیر المؤمنین کو مرداڑ لئے کی سازش اور تدبیر کی

اور خدا نے جو حلال کیا تھا اس کو حرام کیا اور جو خدا نے حرام کیا تھا اس کو حلال کیا ... اور فاطمہ زہرا علیہا السلام کے چہرے اور شکم پر دروازہ دے مارا .... (یہ سب بیان کر کے) حذیفہ نے کہا کہ پھر حق تعالیٰ نے اپنے برگزیدہ پیغمبر اور ان کی صاحبزادی کی بد دعا اس منافق کے بائے میں قبول فرمائی اور اس کے قاتل (ابولولو ایرانی) کے ہاتھ سے اس کو قتل کر دیا۔ اس کے اس قاتل پر اللہ کی رحمت ہو۔

### اس روایت سے متعلق کچھ ضروری اشارات:

جیسا کہ عرض کیا جا چکا ہے اس تحریری کا دش کا مقصد اہل سنت میں سے ان لوگوں کو، خاص کر ان اہل علم اور دانش و حضرات کو جو شیعیت سے ناداقف ہیں، شیعی عقائد و نظریات اور ان کی بنیاد ان کے "امم مصosoین" کی روایات سے واقف کرانا ہے، ان پر بحث و تقدیر اس مقالہ کا موضوع نہیں ہے۔ تاہم حضرت فاروق عظیم سے متعلق اس روایت کے بائے میں چند نکتوں کی طرف اپنے ناظرین کو توجہ دلانا ہم ضروری سمجھتے ہیں۔

اول یہ کہ روایت کے مطابق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے وزیر الاول کو عید اور حشش منانے اور اس کے فضائل و برکات کے بائے میں اس مجلس میں اتنی لمبی بات فرمائی (جس کا صرف حامل اور خلاصہ ناظرین کرام نے گذشت چھ صفحات میں پڑھا ہے) لیکن اس طویل سلسلہ کلام میں اس ظالم اور مجرم اور اپنے اہل بیت کے "فرعون" کا نام کہیں نہیں لیا جس کی ہلاکت کی خوشی اور تقریب میں یہ عید سنائی جا رہی تھی، صرف اشاروں اور کنایوں سے کام لیا — روایت کی تہمید

میں علامہ مجلسی کے بیان سے اور آخر میں روایت کے راوی حذیفہ بن یمان کے بیان سے معلوم ہوا کہ یہ سب کچھ آپ نے عمر بن الخطاب کے بارے میں فرمایا تھا۔ شیعی فلسفہ کے مطابق اس کی وجہ صرف یہی ہو سکتی ہے کہ (معاذ اللہ) رسول خدا صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ عمر بن الخطاب سے آنکھ دستے تھے کہ اپنے گھر کے اندر بھی ان کے خلاف کوئی بات کرنے تو ان کا نام نہیں لیتے تھے کہ گھر کے درود دیوار بھی نہ سُن پائیں، گویا آپ کی یہ سخت احتیاط "دیوار ہم گوش دار" کے خطرہ کی بنیاد پر تھی۔ یا یہ کہ آپ کو حذیفہ بن یمان ہی سے خطرہ تھا کہ کہیں یہ بات عمر تک نہ پہنچا دیں۔ اسی ذر کی وجہ سے قریباً ۲۰ سال تک ساتھ رہنے کے باوجود کبھی اس کا اشارہ بھی آپ نے عمر بن الخطاب سے نہیں کیا کہ تم ایسے ہو، ویسے ہو، بلکہ ان کو ایک قابل اعتماد ساتھی کی جیشیت سے سانحہ لگائے رہے، گویا حضور ابتداء دور نبوت سے وفات تک اس بارے میں تلقیہ کرتے رہے اور اپنے اس طرز عمل سے اپنی امت کو بھی (معاذ اللہ) آپ نے دھوکے میں مبتلا کیا۔ استغفار اللہ والاحوال ولافتة الا باللہ۔

دوسرانکہ اس روایت میں قابل غول ہے کہ بندوں کے اعمال نویں فرشتوں کو خود اللہ تعالیٰ نے حکم دے دیا کہ جب ۹ ربیع الاول کی تاریخ آئے تو یعنی دن تک گناہ کرنے والوں کا کوئی گناہ نہ لکھا جائے (ظاہر ہے کہ یہ رعایت اور آزادی مفت شیعہ مونین ہی کے لیے ہوگی)۔ سوچا جائے اور حقیق کی جائے کیا دنیا کے کسی مذہب میں چوری، ذاکر زنی، خون ناحق، زنا اور بال مجرزا جیسے گناہوں کے لیے اس طرح کی چھٹی اور آزادی کی مثال مل سکتی ہے؛ ہمارے نزدیک اس روایت کے مطابق صرف شیعہ مذہب میں ہے، اور وہ بھی عمر بن الخطاب کی ہلاکت کی خوشی میں۔

تیسرا قابل غور نکتہ اس روایت میں یہ ہے کہ ۹ ربیع الاول کو یہ عید منانے پر شیعہ صاحبان کو عرشِ الہی کا طواف کرنے والے فرشتوں کے برابر ثواب عطا ہونے کا اعلان فرمایا گیا ہے، اور ظاہر ہے کہ مکمل طور پر عید اور جشن منانے کی صورت یہی ہو گی کہ اس عید کے دن کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے ملی ہوئی گناہوں کی آزادی سے بھر پر فائدہ اٹھایا جائے۔ گویا (الْعِيَاضُ بِاللَّهِ) اللہ اور اس کے رسول کی طرف سے شیعہ صاحبان کو صلاۓ عام ہے کہ عمر بن الخطاب کی ہلاکت کی یادگار کی خوشی ہیں ہر سال ۹-۱۰-۱۱ ربیع الاول کو اپنے نفس کی خواہشوں کے مطابق ہر طرح کے گناہ کریں۔ دل میں کوئی حرت باقی نہ رہے۔ ہر چاہت اور ہر خواہش پوری کریں۔ اور عرش کا طواف کرنے والے فرشتوں کے برابر ثواب حاصل کریں۔

چوتھا نکتہ یہ ہے کہ روایت میں حذیفہ بن یمان کی زبان سے نقل کیا گیا ہے کہ انہوں نے (حضرت عمرؓ کے قاتل ابو لولو را ایرانی مجوہی) کے حق میں فرمایا "رحمہ اللہ" (اس پر خدا کی رحمت ہو)

ہم نے شیعہ مذہب اور اس کی بنیاد ان کے امر کی روایات سے ناقصوں کو واقف کرنے کے مقصد سے "نقل کفر فربناشد" کو پیش نظر کہتے ہوئے یہ روایت نقل کر دی ہے لیکن اس میں ذرہ برابر شکن نہیں ہے کہ یہ خرافاتی روایت از ادول تا آخر، اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول پاک (صلی اللہ علیہ وسلم) اور آپ کے مقرب و معتمد صحابی حضرت حذیفہ بن یمان رضی اللہ عنہ پر ہی نہیں بلکہ حسن عسکری اور ان کے والد احمد علی نقی پر بھی افترا اور محض افترا ہے۔ ان بزرگان اہل بیت کا دامن ان خرافات کی سخاست سے یقیناً پاک ہے۔

وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَوْا أَيَّ مِنْقَلَبٍ يَنْقِلِبُونَ

# ان خرافات کے افرائے محض ہونے کی روشن ترین دلیل، عقد حکم کلثوم

مجلسی کی "زاد المعاوٰد" کی اس روایت اور حضرت فاروق عظم کے مون من صادق  
ہونے کی لفظی کرنے والی اس جیسی تمام خرافاتی روایات کے اخراج محض ہونے کی  
سیکڑوں عقلی و نقلی دلیلوں میں اس عاجز کے نزدیک سب سے زیادہ روشن یہ  
واقعی دلیل ہے کہ حضرت علی مرتفع رضی اللہ عنہ نے اپنی صاحبزادی ام کلثوم کا  
(جو شیو مورخین کے بیان کے مطابق بھی سیدہ فاطمہ زہرا صرفی اللہ عنہما کے بطن  
سے سب سے بڑی صاحبزادی تھیں) حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے ان کے زمانہ خلافت میں  
نکاح کیا اور وہ ان کی زوجہ محترمہ کی حیثیت سے ان کے گھر میں رہیں اور ان سے  
حضرت عمر کے ایک صاحبزادہ بھی پیدا ہوئے جن کا اسم گرامی زید تھا۔

اس مبارک نکاح کے واقعہ سے دو بائیں بدیہی طور پر ثابت ہوتی ہیں۔

ایک یہ کہ حضرت علی مرتفعی کے نزدیک حضرت عمر مون من صادق تھے اور اس  
لائن تھے کہ اپنی اور سیدہ فاطمہ زہرا کی نخت جگر اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی  
نواسی کا ان سے نکاح کر دیں۔ حضرت علی مرتفعی کے بارہ میں یہ تصور بھی نہیں کیا جاتا

۱۔ مہ تاریخ طاز مذہب مظفری جس کے مصنف ایک ایرانی شیعہ ہیں، انہوں نے اس کتاب  
میں حضرت عمر کے ساتھ ام کلثوم کے نکاح کے بیان کے لیے مستقل باب قائم کیا ہے جو کتاب کے مفہوم ۲۳  
سے شروع ہو کر صفحہ ۲۴ پر ختم ہوا ہے۔ اس باب میں ایک فقرہ ہے "ام کلثوم کبری  
ذری فاطمہ زہرا درست عربن خطاب بود و ازوے فرزند بیا درد"۔

کوہ اپنی صاحبزادی کا ایسے آدمی سے نکاح کر دیں جس کو وہ نومن صادق خدا و رسول کا سچا و فادار اور مقبول بارگاہ خداوندی نسبت میحتے ہوں بلکہ (معاذ اللہ) منافق اور دشمن خداود رسول جانتے ہوں۔

دوسری بات اس مبارک نکاح سے یہ ثابت ہو گئی کہ حضرت علی مرتضیٰ اور حضرت عمر کے درمیان ایسا تعلق اور ایسی محبت و مودت تھی جس کی بناء پر مبارک رشتہ ہوا۔

بہرحال اس واقعہ نکاح نے ثابت کر دیا کہ کتب شیعہ میں جو سیکڑوں روایتیں ہیں جن میں حضرت عمر مرتضیٰ اللہ عنہ کو (معاذ اللہ) منافق، اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اہل بیت کے دشمن کی حیثیت سے دکھلایا گیا ہے۔ اور اسی طرح وہ سب روایتیں جن میں حضرت علی مرتضیٰ اور حضرت عمر کے درمیان انتہائی درجہ کی عداوت و دشمنی دکھلائی گئی ہے اور حضرت سیدہ فاطمہ زہرا تک پر حضرت عمر کے مظالم بیان کیے گئے ہیں کہ یہ سب ان لوگوں کی گھری ہوئی کہانیاں ہیں جو این سبکی شروع کی ہوئی تحریک کے نتیجے میں پیدا ہوتے رہے جس کا مقصد اسلام کی تحریک اور امت مسلمہ میں اختلاف پیدا کر کے اس کی طاقت کو ختم کنا تھا۔ یہ اللہ تعالیٰ علام لغز کی حکمت بالغ کا کثرہ ہے کہ اس نے یہ رشتہ قائم کر کے ان تمام خرافاتی کہانیوں کی حقیقت واضح فرمادی جن سے شیعہ حضرت کی کتابیں بھری ہوئی ہیں، اور انہی روایات پر مذہب شیعہ کی عمارت تعمیر ہوئی ہے۔ اللهم لاک الحمد ولاک الشکر

### عقد امام کلشوم اور شیعہ علماء و مصنفین :

راقم سطور کو معلوم ہے کہ شیعہ علماء و مجتهدین اور آن کے مصنفین نے اس نکاح کے باعث میں کیا کیا کہا اور لکھا ہے اور اس کی کیسی کیسی عجیب غریب اور

مفہوم خیز تاویلیں اور توجیہیں کی ہیں، جن میں سے ایک بھی ہے کہ جب خلیفہ ثانی عمر بن الخطاب نے امیر المؤمنین پر اس کے لیے شدید داؤڑا کر دہ اپنی بیٹی ام کلثوم کا ان سے نکاح کر دیں اور اس مسلم میں سخت دھمکیاں بھی دیں تو امیر المؤمنین نے اپنی سمجھ از قدرت ہے ایک جنیہ کو اپنی بیٹی ام کلثوم کی شکل میں تبدیل کر دیا اور اسی کی لپنی بیٹی ام کلثوم بتا کر اس کا نکاح عمر بن الخطاب سے کر دیا تھا وہی ان کی بیوی بن کر ان کے گھر میں رہی۔ اصلی ام کلثوم جو امیر المؤمنین اور سیدہ فاطمہ زہرا کی بیٹی تھیں ان کا نکاح عمر بن الخطاب سے نہیں ہوا۔ اور بعض مصنفوں نے یہ موقف اختیار کیا ہے کہ اس نکاح کی ساری روایتیں ناقابل اعتبار ہیں، نکاح کا واقعہ ہوا ہی نہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ طاہرہ ام کلثوم کے نکاح کا یہ واقعہ شیعہ حضرات کے لیے بلاعہ بے درماں اور مصیبت عظیمی بن گیا ہے کیونکہ جیسا کہ عرض کیا گیا تھا اس واقعہ نکاح سے مذہب شیعہ کی پوری عمارت منہدم ہو جاتی ہے، لیکن چونکہ اس طرح کے بحث اس مقالہ کے موضوع سے باہر ہیں اس لیے ہم اس مسئلہ پر بحث نہیں کریں گے۔ ناظرین میں سے جو حضرات اس موضوع پر تحقیق و تفصیل سے مطالعہ کرنا چاہیں وہ نواب محسن الملک مرحوم کی "آیات بینات" حصہ اول میں اس نکاح کی بحث کا مطالعہ فرمائیں جوڑے سائز کے پورے چالیس صفحات پر ہے۔ حق یہ ہے کہ

اہ یہ عجیب و غریب اور مضمون خیز دعویٰ شیعوں کے قطب الاقطاب قطب الدین راوندی صاحب نے کیا ہے اور ان کے مجتہد عظیم دیدار علی صاحب نے "مواعظ حسینی" میں اس کو تفصیل سے لکھا ہے۔ (آیات بینات حصہ اول ص ۱۴۶)

۲۔ یہ موقف شیعوں کے درمیانے مجتہدا عظیم سید محمد حنفی اختری کیا ہے (آیات بینات حصہ اول ص ۱۳۷)

اللہ کے اس بندے نے (جو پہلے خود شیعہ اور شیعہ خاندان کا ایک فرد تھا) تحقیق کا حق ادا کر دیا ہے اور شیعی دنیا پر محنت تمام کر دی ہے۔ جزاہ اللہ تعالیٰ احسن الجزاء ہم یہاں صرف کلینی کی "اجامع الکافی" سے (جو شیعہ حضرات کے نزدیک ہے) اس کتب سے متعلق ایک روایت نقل کرنے پر اتفاقاً کریں گے، اس روایت میں اس نکاح کے بارے میں امام جعفر صادق کا بیان ذکر کیا گیا ہے جس سے یہ توثیب ہو جاتا ہے کہ یہ نکاح یقیناً ہوا، اور حضرت علی مرفقی اور سیدہ فاطمہ زہرا کی بیٹی ام کلثوم ہی کے ساتھ ہوا لیکن شیعہ عقیدہ کے مطابق حضرت عمر کو (معاذ اللہ) منافق و کافر اور دشمنِ خدا اور رسول مانتے کی بنیاد پر اس نکاح کے بارے میں جو معاذر یا توجیہ امام جعفر صادق سے نقل کی گئی ہے، جیسا کہ ناظرین کرام محسوس کریں گے وہ انتہائی شرمناک ہے اور اس سے خود حضرت علی مرفقی اور صاحبزادگان امام حسن و حسین کی شخصیتیں بھی سخت مجرور ہوتی ہیں اور ان پر ایسا الزام آتا ہے کہ اس سے زیادہ شرمناک الزام سوچا نہیں جاسکتا۔

لہ نواب عین الملک مرحوم شیعہ خاندان اور گھرانے میں پیدا ہوئے پلے بڑھے تعلیم حاصل کی، ان کی کتاب "آیات بنیات" علم میں ان کی بلند مقامی کی شاہد ہے۔ وہ شیعہ ہی تھے، پھر ذاتی مطالعے سے اس تسبیح پر ہنسنے کا اہل سنت کا ذمہ بھی ہوتا ہے، چنانچہ اسی کو اختیار کر لیا اور اس کے تنبیہ میں خاندان سے کٹ گئے، مشکلات اور تکالیف کا سامنا کرنا پڑا۔ پھر شیعوں کی ہدایت اور ان پر محنت نام کرنے کے لیے "آیات بنیات" لکھی، جس نے فی الحقیقت شیعہ حضرات پر محنت ہوتا نام کر دی ہے۔ یہ کتاب تیرہویں صدی ہجری کے اوآخر میں لکھی گئی تھی۔ اور پہلی مرتبہ ۱۳۰۴ھ میں چھپی تھی۔

شیعوں کے رئیس المحدثین ثقة الاسلام ابو جعفر یعقوب کلینی کی فروع کافی جلد دوم میں اس نکاح سے متعلق ایک مستقل باب ہے، جس کا عنوان ہے ”باب فی تزویج امرکلثوم“ (یعنی یہ باب ہے ام کلثوم کے نکاح کے بیان میں) اس باب میں امام جعفر صادق کے خاص شیعہ راوی جناب زرارہ سے روایت ہے، اور یہ باب کی پہلی روایت ہے۔

عن زرارة عن أبي عبد الله عليه السلام في تزويج  
ام كلثوم فقال "إن ذلك فرج غصينا" (فروع کافی جلد دوم)  
ناظرین کرام میں جو حضرات علی دال ہیں انھوں نے تو سمجھ لیا ہو گا کہ یہ جملہ جزو رواہ  
صاحبہ امام جعفر صادق کا ارشاد بتا کر روایت کیا ہے (ذالک فرج غصينا )  
کس قدر شرمناک اور حیا سوز ہے جو ہرگز کسی شریف آدمی کی زبان سنبھل سکتا  
نیز یہ کہ اس سے خود حضرت علی ترقی پر کتنا شدید الزام ہائی ہوتا ہے اور معاذ اللہ وہ کس قدر  
بزرگ اور بلے غیرت ثابت ہوتے ہیں ۔۔۔ اور ناظرین میں جو حضرات علی دال نہیں  
ہیں ان کو سمجھانے کے لیے نہیں ٹھیک عوامی اور دو زبان میں اس کا ترجمہ کرنے سے تو حجا  
اور شرافت مانع ہے، تاہم ان کے لیے حتی الوسع محتاط اور مناسب الفاظ میں عرض  
کیا جاتا ہے کہ اس جملہ کا مطلب یہ ہے کہ عربن الخطاب کے ساتھ ام کلثوم کا نکاح  
شرعی قاعدہ کے مطابق ان کے والد اور شرعی ولی حضرت علی ترقی کی اور خود ام کلثوم  
کی رضامندی سے نہیں ہوا تھا بلکہ (معاذ اللہ) عربن الخطاب نے اپنے دور خلافت  
میں ان کو زبردستی حضرت علی سے چھین کے اور غاصبانہ بیقد کر کے اپنے گھر میں بیوی  
بنائے رکھ لیا تھا یعنی جو کچھ ہوا با بچیر ہوا۔ استغفـ اللـهـ و لا حـولـ و لا قـوـةـ الا بـ اللـهـ  
حقیقت یہ ہے کہ حضرت فاروق عظم کے ساتھ سیدہ طاہرہ ام کلثوم کا نکاح  
چون کہ ایسا واقعہ ہے جس سے حضرت علی ترقی اور حضرت فاروق عظم کے درمیان

مجت و مودت کا ہونا اور فاروق عظیم کا مون صادق ہونا آفتاب نیروز کی روشنی  
کی طرح ثابت ہو جاتا ہے اور جیسا کہ عرض کیا گیا تھا اس واقعہ سے مذہب شیعہ کی  
پوری عمارت منہدم ہو جاتی ہے۔ اس لیے زرارة نے (جو مذہب شیعہ کے خاص معارف  
میں ہے اور شیعی روایات کے بڑے حصہ کا وہی راوی ہے اور جو جانتا تھا کہ پنکاح  
ہوا ہے اور سیدہ طاہرہ ام کلثوم حضرت فاروق عظیم کی زوج مخترکی حیثیت سے انکی  
شہادت تک ان کے گھر میں رہیں اور ان کے بطن سے حضرت عمر کے ایک فرزند بھی پیدا  
ہوئے اس لیے وہ نکاح کا انکا نہیں کر سکتا تھا، لہذا اس نے) مذہب شیعہ کی عمارت  
کو انہدام سے بچانے کے لیے امام جعفر صادق کی طرف سے گھڑ کے شیعہ صاحبان کو  
یہ حدیث سادی اور اسی واقعہ کو تسلیم کر کے اس کی تاویل تو جیہے امام موصوف کی طرف  
نسبت کر کے بیان کر دی کہ یہ نکاح شرعی قاعدہ کے مطابق رضامندی سے نہیں ہوا تھا  
 بلکہ (معاذ اللہ) ام کلثوم کو زبردستی چھین کے گھر میں رکھ لیا تھا۔ اس ظالم  
نے نہیں سوچا کہ اس تاویل و توجیہ کو تسلیم کرنے کے نتیجہ میں حضرت علی رضی اپنے پرکشنا  
شدید الزام عائد ہوتا ہے کہ ان کی بیٹی کو جو سیدہ فاطمہ زہرا کے بطن سے تھیں اور اس  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نواسی تھیں، ایک ایسے شخص نے جو زرارة اور شیعہ  
حضرات کے عقیدہ کے مطابق منافق و کافر اور اس امت کا فرعون تھا ناجائز طور پر غصب  
کر کے اور زبردستی چھین کے بیوی بنائے اپنے گھر میں رکھ لیا اور انہوں نے کوئی  
مزاح نہیں کی۔ حالانکہ آپ فطری طور پر مثالی شجاع اور بیادر تھے، اسی لیے  
آپ کو "اسد اللہ" (شیر خدا) کہا جاتا ہے، آپ کے پاس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کی تلوار ذو الفقار تھی، عصا موسیٰ بھی تھا جو اثر مابن جاتا تھا، حسین نوجوان  
صاحب جزو تھے، اس کے علاوہ ساتھ دینے کے لیے آپ کا قبلہ بنی هاشم موجود تھا اور  
ایسے معامل میں تو ہر شریف آدمی آپ کا ساتھ دیتا۔ ان سب باقیوں کو پیش نظر

رکھنے کے بعد اس میں شہر نہیں رہتا کہ اس نکاح کے باعث میں "ذالک فرج غصباہ" ہرگز امام جعفر صادق کا ارشاد نہیں ہے، یہ اُن پر جناب زدارہ کا افراہ ہے۔ اور حقیقت یہی ہے کہ حضرت علی ترمذی رضی اللہ عنہ نے اپنی صاحبزادی ام کلثوم کا حضرت فاروق عظم سے نکاح کیا تھا اور یہ اس کی روشن ترین دلیل ہے کہ وہ ان کو مومن صادق خلیفہ برحق مقبول بارگاہ خداوندی اور اس کا اہل سمجھتے تھے کہ اپنی بیٹی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نواسی کو ان کی زوجیت میں دیں۔ جس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی ترمذی اور حضرت عثمان کو مومن صادق اور اہل سمجھ کر اپنی صاحبزادیوں کا ان کے نکاح کیا اور دامادی کا شرف عطا فرمایا۔

اخصار کے ارادہ کے باوجود فاروق عظم سے متعلق علامہ باقر مجلسی کی "زاد المعاد" کی روایت پر کلام طویل ہو گیا۔ اب دل پر جرک کے حضرات شیخین سے متعلق ایک روایت اور پڑھ لی جائے۔

شیخین سے متعلق خون کھولادینے والی ایک روایت  
امام غائب جب ظاہروں گے تو شیخین کو قبروں سے نکالیں گے  
اور زندہ کر کے ہزاروں بار سولی پر چڑھائیں گے

وہی علامہ باقر مجلسی جن کی کتاب "زاد المعاد" سے حضرت فاروق عظم سے متعلق مندرج بالاشیعی روایت نقل کی گئی ہے، اُن ہی کی ایک کتاب "حق لیقین" ہے، یہ بھی فارسی زبان میں خاصی ضخم کتاب ہے (اور جیسا کہ پہلے ایک جگہ ذکر کیا جا چکا ہے) خیمنی صاحب خان پنچ کتاب "کشف السرار" م ۱۲۱ پر مجلسی صاحب کی عام فارسی تہائیف کی تعریف کرتے ہوئے اُن کے مطالعہ کا شورہ دیا ہے اور خاص طور سے اس کتاب "حق لیقین"

کی عبارت میں اپنے ایک دعوے کے ثبوت میں پیش کی ہیں)۔ بہر حال اسی حقائق میں جلسوں صاحبین شیعوں کے خاص عقیدہ رجحت کے بیان میں امام جعفر صادق کے ایک خاص مرید مفضل بن عمر سے ایک بہت طویل روایت نقل کی ہے، اس میں امام جعفر صادق کی زبان سے امام غائب مهدی کے ظہور کا بہت تفصیل سے ذکر کیا گیا ہے، روایت کی نوعیت یہ ہے کہ مفضل سوالات کرتے ہیں، اور امام جعفر صادق جواب دتے ہیں — ہم اس روایت کے بیشتر حصہ کا عام فہم ترجیح ہی یہاں نذر ناظرین کریں گے اور صرف اس حصہ کا فارسی متن بھی دوچ کریں گے جس میں (معاذ اللہ) شیخین کو قبروں سے نکال کے زندہ کر کے دنیا بھر کے گناہگاروں کے گناہوں کی سزا میں ہر روز ہزاروں بار سولی پڑھائے جانے کا ذکر کیا گیا ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ ان خرافات کا مطالعہ بھی سختِ محابدہ ہے لیکن شیعیت کی حقیقت اور شیعی ذہنیت سے واقف کرنے کے لیے دل پر چرک کے اس کو لکھا جا رہا ہے۔ (معاذ اللہ ثم معاذ اللہ)

روایت میں بیان کیا گیا ہے کہ امام جعفر صادق نے بیان فرمایا کہ صاحب الامر (امام غائب) جب ظاہر ہوں گے تو پہلے مکہ معظر آئیں گے اور وہاں یہ اور وہ کریں گے آگے ناظرین روایت کا ترجیح ملاحظہ فرمائیں (ناظرین کی سہولت فہم کے لیے ایک حد تک آزاد ترجمہ کرنا مناسب سمجھا گیا ہے)

مفضل نے امام جعفر صادق سے عرض کیا کہ اے میرے آقا! مفتا الامر (امام مهدی) مکہ معظر کے بعد دوسرے کس مقام کا رخ کریں گے؟ — آپ نے فرمایا کہ ہمارے نانا رسول خدا کے شہر مدینہ جائیں گے، وہاں ان سے ایک عجیب بات کا ظہور ہو گا جو مونین کے لیے خوشی و شادمانی کا اور کافروں منافقوں کے لیے ذلت و خواری کا سبب بنے گی — مفضل نے پوچھا وہ عجیب بات کیا ہو گی؟ امام جعفر صادق نے فرمایا کہ جب وہ

اپنے نانار رسول خدا کی قبر کے پاس پہنچیں گے تو وہاں کے لوگوں سے پوچھیں گے کہ لوگوں بتلاؤ کیا یہ قبر ہماں نے نانار رسول خدا کی ہے؟ لوگ کہیں گے کہ بہاں یہ انہی کی قبر ہے۔ پھر امام پوچھیں گے کہ یہ اور کون لوگ ہیں جو ہماں نانا کے پاس دفن کر دیے گئے ہیں؟ لوگ بتلائیں گے کہ یہ آپ کے خاص مصاحب ابو بکر اور عمر ہیں۔ حضرت صاحب الامر (امام مهدی) اپنی سوچی سمجھی پالیسی کے مطابق (سب کچھ جاننے کے باوجود) ان لوگوں سے کہیں گے کہ ابو بکر کون تھا؟ اور عمر کون تھا؟ اور کس خصوصیت کی وجہ سے ان دونوں کو ہماں نانار رسول خدا کے ساتھ دفن کیا گیا؟ لوگ کہیں گے کہ یہ دونوں آپ کے خلیفہ اور آپ کی بیویوں (عائشہ و حضرت) کے والد تھے، اس کے بعد خاک صاحب الامر فرمائیں گے کہ کوئی ایسا آدمی بھی ہے جس کو اس بارے میں شک ہو کر یہی دونوں یہاں مدفون ہیں؛ لوگ کہیں گے کہ کوئی آدمی ایسا نہیں ہے جس کو اس بارے میں شک ثبہہ ہو، سبقین کے ساتھ جانتے ہیں کہ رسول خدا کے پاس بھی دونوں رُنگ مدفون ہیں۔

پھر تین دن کے بعد صاحب الامر حکم دیں گے کہ دیوار توڑی جائے اور ان دونوں کو ان کی قبروں سے باہر نکالا جائے۔ چنانچہ دونوں کو قبروں سے نکالا جائے گا، ان کا جسم تازہ ہو گا اور صوف کا وہی کفن ہو گا جس میں یہ دفن کیے گئے تھے۔ پھر آپ حکم دیں گے کہ ان کا کفن الگ کر دیا جائے (ان کی لاشوں کو برہنہ کر دیا جائے) اور ایک بالکل سوکھ دخت پر لٹکا دیا جائے۔ اُس وقت مخلوق کے امتحان و آزمائش کے لیے یہ عجیب واقعہ ظہور میں آئے گا کہ وہ سوکھا دخت جس پر لاشیں

لکان جائیں گی، ایک دم سر بزہ ہو جائے گا، تازہ ہری پتیاں نکل آئیں گی  
 اور شاخیں بڑھ جائیں گی، بلند ہو جائیں گی، پس وہ لوگ جوان دونوں  
 سے محبت رکھتے اور ان کو ملتے تھے (یعنی اہل سنت) کہیں گے کہ واللہ  
 یہ ان دونوں کی عند اللہ مقبولیت اور عظمت کی دلیل ہے اور ان کی  
 محبت کی وجہ سے ہم بخات کے سخت ہوں گے — اور جب سوچئے  
 دلخت کے اس طرح سر بزہ ہو جانے کی خبر مشہور ہو گی تو جن لوگوں کے دلوں  
 میں ان دونوں کی ذرہ برابر بھی محبت و عظمت ہو گی وہ اس کو یکھنے  
 کے شوق میں دور دور سے مدینہ آجائیں گے — نوحاب قائم عنا الامر  
 کی طرف سے ایک منادی ندایے گا اور اعلان کرے گا کہ جو لوگ ان  
 دونوں (ابو بکر و عمر) سے محبت و عقیدت رکھتے ہوں وہ ایک طرف الگ  
 کھڑے ہو جائیں۔ اس اعلان کے بعد لوگ دو حصوں میں بٹ جائیں گے۔  
 ایک گروہ ان دونوں سے محبت کرنے والوں کا ہوگا اور دوسرا ان پر لغت  
 کرنے والوں کا۔ اس کے بعد صاحب الامر ان لوگوں سے جوان دونوں  
 سے محبت کرنے والے ہوں گے (یعنی سنیوں سے) مخاطب ہو کر فرمائیں گے  
 کہ ان دونوں سے بیزاری کا اظہار کرو اور اگر ایسا نہیں کرو گے تو تم پر ابھی  
 خدا کا عذاب آئے گا۔ وہ لوگ جو ب دیں گے کہ جب ہم ان کی عند اللہ  
 مقبولیت کے باشے میں پوری طرح جانتے بھی نہیں تھے، اس وقت بھی  
 ہم نے ان سے بیزاری کا رویہ اختیار نہیں کیا۔ تواب جبکہ ہم نے ان کے  
 مغرب اور مقبول بارگاہ خداوندی ہونے کی علامت آنکھوں سے دیکھی  
 تو ہم کیسے ان سے بیزاری کا رویہ اختیار کر سکتے ہیں — بلکہ اب ہم نہیں  
 بیزاری ظاہر کرتے ہیں اور ان سب لوگوں سے جو تم پر ایمان لائے، اور

جنہوں نے تھا کے کہنے سے ان بزرگوں کو قبروں سے نکال کر ان کے ساتھ توہین و تذلیل کا یہ معاملہ کیا۔ ان لوگوں کا یہ جواب سن کر امام مہدی کا لی آندھی کو حکم دیں گے کہ وہ ان لوگوں پر چلے اور ان سب کو موت کے گھاٹ آتا رہے۔ پھر امام مہدی حکم دیں گے کہ ان دونوں (ابو بکر و عمر) کی لاشوں کو درخت سے آتارا جائے، پھر ان دونوں کو قدرت الٰہی سے زندہ کریں گے۔

وامر فرماید خلائق را کہ ہمہ جمع شونڈ اور حکم دیں گے کہ تمام مخلوق حجج ہو پس ہر ظلمے و کفرے کا زادل عالم تا آخر شدگناہ ہش را براۓ شان لائی آور دا وزدان سلان فارسی و آتش از دختن ید رخانا امیر المؤمنین را و فاطمہ حسن و حسین را براۓ سموختن ایشان وزہر دادن امام حسن و کشتن امام حسین و اطفال ایشان دلپر عمان دیاران او دیر کردن ذریت رسول و رحیقت خون آل محمد در ہر زمانے دہر خونے کر بن احمد ریختہ شد، وہر فوجے کے بچرام جماع شد، وہر سوے درجائے کر خورده شد، وہر گناہے و نسلے و جوئے کے واقع شد تا قیام قائم

کافون بہانا اور ان کے علاوہ جو  
 بھی ناقن خون کیا گیا ہوا اور کسی  
 عورت کے ساتھ جہاں کہیں بھی  
 زنا کیا گیا ہو، اور جو سود یا جو بھی  
 حرام کامال کھایا گیا ہوا اور جو بھی  
 گناہ اور جو ظلم و ستم قائم کم ال محمد  
 (یعنی امام غائب مهدی) کے ظہور  
 تک دنیا میں کیا گیا ہوا اس سب کو  
 ان دونوں کے سامنے گنایا جائے گا  
 اور پوچھا جائے گا کہ یہ سب کچھ تم  
 اور تمہاری وجہ سے ہوا ہے؟ وہ  
 دونوں افرا کر کیں گے (کہاں ہماری  
 ہی وجہ سے ہوا کیونکہ اگر رسول  
 اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلام کے  
 بعد پہلے ہی دن خلیفہ برحق (علی)  
 کا حق یہ دونوں مل کر غصہ کرتے  
 تو ان گناہوں میں سے کوئی بھی  
 نہ ہوتا۔ اس کے بعد صاحب الامر  
 حکم فرمائیں گے کہ جو لوگ حافظ و موجو  
 ہیں وہ ان دونوں سے فحاص لیں  
 اور ان کو سزا دی جائے ۔ پھر

آل محمد ہد را بایشان بیٹھا رکھ  
 از شاشہ دایشان اعتراف کنند  
 ذیرا کہ اگر در دروز اول غصب جن  
 خلیفہ بحق نبی کر دند ایہنا نخے شد  
 پس امر فرماید کہ از برائے مظالم  
 ہر کو حافظ باشد از ایشان فحاص  
 نہایند، پس ایشان را فرماید کہ از  
 درخت بر کشند و آتشے را فرماید کہ  
 از زمیں یہ درل آید و ایشان را  
 بسوزاند با درخت، و بادے را  
 فرماید کہ خاکست ایشان را بذریا ہا  
 پاشد، مفضل گفت اے سید من  
 ایں آخر عذاب ایشان خواہد بود،  
 فرمود کہ میہات اے مفضل!  
 واللہ کہ سید اکبر محمد رسول اللہ و  
 صدیق اکبر امیر المؤمنین و فاطمہ زہرا  
 و حسن مجتبی و حسین شہید کر بلا و  
 جسیع الکرہ ہدی ہمگی زندہ خواہند  
 شد و ہر کو ایمان مخفی خالص داشت  
 و ہر کو کافر مخفی بود، ہمگی زندہ خوا  
 شد و از برائے جیج الکرہ و مومناں

ایشان را عذاب خواہند کرد حتیٰ صاحب الامر حکم فرائیں گے کہ ان دونوں کو درخت پر لٹکا دیا جائے اور آگ کو حکم دیں گے کہ زمین سے نکلے اور ان دونوں کو مع درخت کے جلا کر راکھ کر دے اور ہوا کو حکم چڑک دے۔ دیں گے کہ ان کی راکھ کو دریا دل حنیل یقین م ۱۳۵ (در بیان جنت) مفصل نے عرض کیا کہ اے میرے آقا! یہ ان لوگوں کو آخری عذاب ہوگا؟ — امام جعفر صادق نے فرمایا کہ اے مفصل ہرگز نہیں۔ خدا کی قسم سید اکبر محمد رسول اللہ اور صدیق اکبر امیر المؤمنین (علی) اور سیدہ فاطمہ زہرا اور حسن مجتبی اور حسین شہید کر بلما، اور تمام ائمہ معلومین سب زندہ ہوں گے اور جو خالص مونی ہوں گے اور جو خالص کافر ہوں گے سب زندہ کیے جائیں گے اور تمام ائمہ اور تمام مولیین کے حساب میں ان دونوں کو عذاب دیا جائے گا یہاں تک کہ دن رات میں ان کو ہزار مرتبہ مارڈ والا جائے گا اور زندہ کیا جائے گا۔ اس کے بعد خدا جہاں چاہے گا ان کو لے جائے گا اور عذاب دیتا رہے گا۔



# ازواج مطہرات کی شان میں

حضرات شخنین اور ان کے رفقا دیگر اکابر صحابہ سے متعلق جو شیعی روایات (قرباً چالیس) صفحات میں) یہاں تک ناظرین کامنے ملاحظہ فرمائیں، وہ یہ جاننے کے لیے کافی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوتِ اسلام پر ابتدار ہی میں لبیک کہنے والے اور اللہ اور اس کے دین کے راستہ کی مفاسدتوں میں آپ کا پورا ساتھ درینے والے اور اپنا سب کچھ قرباً کرنے والے ان سابقین اولین کے بائے میں شیعہ حضرات کا عقیدہ اور روایہ کیا ہے۔ اب ہم رسول پاک صَلَّی اللہ علیہ وسلم کی ازواج مطہرات اور اس کے بعد عام صحابہ کرام کے بائے میں ایک دور روایتیں اور پیش کر کے اس موضع کو ختم کرنا چاہتے ہیں۔

معلوم ہے کہ قرآن مجید میں سورہ احزاب کے آغاز ہی میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ پر ایمان لانے والوں کے تعلق کی نوعیت بیان کرتے ہوئے فرمایا گیا ہے۔  
 "الَّذِي أَوْلَى بِالْمُؤْمِنَاتِ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أَمْهَنَهُمْ" اس آیت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ازواج مطہرات کو "مونین" کی مائیں بتلایا گیا ہے، ظاہر ہے کہ اس کا مطلب ہی ہے کہ اہل ایمان کے دلوں میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے تعلق اور رشتہ سے آپ کی ازواج مطہرات کی وہ عظمت ہوئی چاہیے جو ماؤں کی ہوتی ہے اور اسی کے مطابق ادب و احرام کا رویہ رہنا چاہیے، وہ ایمان کے رشتہ سے اہل ایمان کی مقدس مائیں ہیں جو خون کے رشتہ سے بد رجہ زیادہ احرام کا سخن ہے۔ لیکن رسول پاک صَلَّی اللہ علیہ وسلم کی ازواج مطہرات میں سے حضرت عائشہ صدیقہ اور حضرت حفظہ چونکہ حضرت صدیقہ اکبر اور فاروق اعظم کی صاحزادیاں ہیں اس لیے ان کے ساتھ بھی شیعہ صاحبان کو وہی عداوت ہے جو

حضرات شیخین کے ساتھ ہے اور ان کی روایات میں ان مطہر و مقدس ماؤں کے  
لیے بے تکلف منافقہ و کافرہ جسے الفاظ استعمال کیے گئے ہیں اور ان پر وہ سنگین  
ترین تهمتیں لگائی گئی ہیں جو اس کی دلیل ہیں کہ ان کے تراشے والے اور بیان کرنے  
والے، ایمان ہی سے نہیں انسانیت اور اس کے خاص امتیاز جو ہر عقل سے بھی  
محروم ہیں۔

(معاذ اللہ) حضرت عائشہؓ و حضرت حفظہ منافقہ تھیں  
انہوں نے حنور کو زہر دے کے ختم کیا

وہی علامہ باقر مجلسی جن کی دو کتابوں (زاد المعاد اور حقائق) سے مندرجہ  
بالا درویا میں نذر ناظرین کی گئی ہیں، ان کی ایک تیسرا کتاب "حیات القلوب"  
ہے، یہ ان کی اہم تھانیت میں سے ہے، اس کی تین مختصر جلدیں ہیں، اس کی جلد  
دوم کے صفحہ ۲۲۷ پر ایک مستقل باب ہے جس کا عنوان ہے۔

باب پنجاہ و پنجم در بیان احوال      باب ۵۵ عائشہ و حفظہ کے  
شقاوتوں مال عائشہ و حفظہ      بدجنبانہ حالات کے بیان میں  
اس باب میں اور کتاب کے دوسرے ابواب میں بھی ان دونوں اہمۃ المؤمنین  
کو مجلسی نے بار بار منافقہ لکھا ہے۔ پھر اسی کتاب کی اسی جلد میں آگے رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بیان میں لکھا ہے۔

و عیاشی بند معتبر از حضرت معاویٰ      اور عیاشی نے معتبر بند سے امام  
روایت کر دہ است کہ عائشہ و حفظہ      جن معاویٰ سے روا کیا ہے کہ عائشہ  
احضرت را بنزہ شہید کر دند (مناءٰ)      و حفظہ نے اس حضرت میں کو زہر دیکھی کیا تھا۔

اور اسی کتاب کی اسی جلد میں مجلسی صاحب نے اپنے اسلاف علی بن ابراہیم  
اور عیاشی کی روایت سے یہ خرافاتی کہانی بھی بیان کی ہے کہ  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حفصہ کو رازداری کے ساتھ بتلایا تھا  
کہ اللہ تعالیٰ نے وحی کے ذریعہ مجھے بتلایا ہے کہ میرے بعد ابو بکر ظالمانہ  
طور پر خلیفہ ہو جائیں گے، اور ان کے بعد تھا کے والد عر خلیفہ ہوں گے،  
اور آپ نے تاکید کی تھی کہ وہ راز کی یہ بات کسی کو نہ بتلائیں، لیکن  
حفصہ نے غالٹر سے ذکر کر دیا، انہوں نے اپنے والد ابو بکر کو بتلادیا،  
انہوں نے عمر سے کہا کہ حفصہ نے غالٹر کو یہ بات بتلائی ہے۔ انہوں نے  
ابنی بیٹی حفصہ سے پوچھا، اس نے پہلے تو بتلانا نہ چاہا لیکن اس خرمنی  
بتلادیا کہ ہاں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بات مجھ سے فرمائی  
تھی۔ آگے مجلسی نے لکھا ہے۔

پس آں دونا فق و آں دونا فق  
با یکدیگر اتفاق کر دند کر آنحضرت  
را پہ زہر شہید کنند  
کر لیا کہ آنحضرت کو زہر درکر شہید کر دیا جائے۔

۷۲۵

واقع یہ ہے کہ ان خرافات کا پڑھنا اور لکھنا بڑا اذیت ناک اور نکلیف دہ کام ہے  
لیکن ناؤاقف اہل سنت کو شیعیت کی حقیقت اور شیعی عقائد و نظریات سے واقف  
کرانا اپنا فرض مجھ کریے مکملیت برداشت کی جا رہی ہے۔

(معاذ اللہ) تین کے سواتمام صحابہ مرتد ہو گئے

یہاں تک جو شیعی روایات پیش کی گئیں ان سے ناظرین کو معلوم ہو گیا کہ حضرت

شیخین و ذوالنورین اور ان کے خاص رفقاً کا برصحاب کے باقے میں نیز اہل المونین رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی ازواج مطہرات کے باقے میں شیعہ حضرات کے اکابر مجتہدین و مصنفین نے کیا کیا تحریر فرمایا ہے اور ان کے باقے میں کسی بھی خلافتی روایات اپنے الگ معصومین کی طرف منسوب کر کے بیان کی میں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ خاص کر حضرات خلفاءٰ ثلثہ ان کے نزدیک (معاذ اللہ) ابو جہل والولہب سے بھی بدتر درجہ کے کافر ہیں۔ استغفار اللہ لاحول ولا قوة الا باللہ۔

اب ہموف ایک اور روایت اس سلسلہ میں نذرِ ناظرین کر کے اس موضوع کو ختم کرتے ہیں۔ اس روایت میں بتایا گیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد تمام صحابہ (معاذ اللہ) مرتد ہو گئے۔ ہر قسم تدبیحیں ہوئے —

—  
کتاب الروضۃ میں امام باقرؑ سے روایت ہے۔

|                                                   |                                                     |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| قالَ كَانَ النَّاسُ أَهْلَ                        | أَنْفُوْنَ لَنْ فَرِيَاكَ رَسُولَ اللَّهِ           |
| رَدَّةً بَعْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ | صَلَّى اللَّهُ عَلِيْهِ وَسَلَّمَ كَيْ وَفَاتَ كَيْ |
| وَاللَّهُ إِلَّا ثَلَاثَةُ، فَقَلَّتْ             | بَعْدَ سَبْلَوْگَ مرْتَدْ ہوَگَے، سَوْلَ            |
| وَمِنَ الثَّلَاثَةِ؟ فَقَالَ الْقَدَادُ           | تَمِنْ كَے، (رَادِیٰ كَہتا ہے) مِنْ                 |
| بْنُ الْأَسْوَدِ وَابْنُ ذِرَّةِ الْغَفارِيِّ     | عَرْضَ كَیا كَوَهْ تَمِنْ كَوَنْ تَهْ ؟             |

|                                    |                                                        |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| وَسَلَمَانُ الْفَارَسِيِّ رَحْمَةُ | تَوَامِمَ بَاقِرَنَ فَرِيَا مِقْدَادِ بْنِ الْأَسْوَدِ |
| اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَبَرَكَاتُهُ - | أَوْ بَوْذِرْغَفارِیِّ ادِرْسَلَانِ فَارَسِیِّ         |
| (فروع کافی جلد ۲۳ کتاب الروضۃ ۱۱۵) | انِ بِرَاللَّهِ كَی رَحْمَتْ ہو اور اسکی بُرکتیں۔      |

جیسا کہ عرض کیا جا چکا ہے حضرات خلفاءٰ ثلثہ اور دیگر خواص و عوام صحابہ کرام اور ازواج مطہرات کے باقے میں یہ شیعی عقائد و نظریات "عقیدہ امامت" کے لازمی اور بدیہی نتائج ہیں۔ آگے ہم مذہب شیعہ کے چند اور اہم سائل کا ذکر کریں گے جو اس عقیدہ امامت ہی کے لازمی نتائج ہیں۔

# کتمان اور تلقیہ

مذہب شیعہ کی اصولی تعلیمات میں کتمان اور تلقیہ بھی ہیں۔ کتمان کا مطلب ہے اپنے حصل عقیدہ اور مذہب مسک کو چھپانا اور دوسروں پر ظاہرنہ کنا۔ اور تلقیہ کا مطلب ہوتا ہے اپنے قول یا اعمال سے واقعہ اور حقیقت کے خلاف یا اپنے عقیدہ و ضمیر اور مذہب مسک کے خلاف ظاہر کرنا اور اس طرح دوسروں کو دھوکے اور فریب میں مبتلا کرنا۔ آگے مذہب شیعہ کی مسلم و مستدر روایوں سے کتمان اور تلقیہ سے متعلق ان کے انہ مخصوصین کے جوار شادات اور واقعات پیش کیے جائیں گے ان سے ان کی پوری حقیقت ناظرین کے سامنے آجائے گی۔ یہ دونوں بھی عقیدہ امامت کے لوازم و تاریخ میں سے ہیں۔ اسی لیے یہ شیعہ مذہب کی خصوصیات میں سے ہیں۔ جہاں تک راقم سطور کا مطالعہ اور علم ہے دنیا کے کسی دوسرے مذہب میں اس کتمان اور تلقیہ کی تعلیم نہیں دی گئی ہے جو مذہب شیعہ کی اصولی تعلیمات میں سے ہے اور جو شیعہ حضرات کے نزدیک زندگی بھرا انہ مخصوصین کا معمول ہا ہے۔

## کتمان اور تلقیہ کی تصنیف کس حضورت سے؟

یہ بات بطور واقعہ معلوم اور مسلم ہے جس سے کسی کے لیے انکار کی گنجائش نہیں کہ حضرت علی مرتضیٰ رضی اللہ عنہ سے لے کر شیعوں کے گیارہویں امام حسن عسکریؑ تک کسی بھی امام نے مسلمانوں کے کسی ٹڑے اجتماع میں نہ کبھی حج کے موقع پر جو مسلمانوں کا سب سے بڑا اجماع ہوتا ہے اور پوچھے عالم اسلامی سے مسلمان اُس میں آتے ہیں۔ اور اسی طرح نہ کبھی عیدین یا جمع کے جمع میں جس میں علاقوں اور شہر کے

مسلمان جمع ہوتے ہیں، اور ان کے علاوہ مسلمانوں کے کسی بھی ایسے اجتماع میں امامت کا وہ مسئلہ بیان کیا جو شیعہ مذہب میں عقیدہ توحید و سالت ہی کی طرح دین کی بنیاد اور شرط انجات ہے اور وہی مذہب شیعہ کی اساس و بنیاد ہے۔ اسی طرح ان میں سے کسی نے ایسے کسی اجتماع میں اپنی امامت کا دعویٰ بھی نہیں کیا اور عام مسلمانوں کو اس کے قبول کرنے اور اس کی بنیاد پر بیعت کرنے کی دعوت نہیں دی۔ بلکہ اس کے برعکس خود حضرت علی مرتضیٰ کاظم علی خلفاءٰ ثلثہ کے ۲۳ سالہ دورِ خلافت میں یہ رہا کہ دوسرے تمام مسلمانوں کی طرح وہ بھی اُن کے پیچے نماز پڑھتے رہے، ان کی بیعت بھی کی اور سب نے ہمی دیکھا کہ وہ بظاہر اخلاص اور سچائی کے ساتھ ان کے ساتھ تعاون کرتے رہے۔ اسی طرح ان کے بعد حضرت حسن مجتبی اور حضرت حسین رضی اللہ عنہما نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دورِ خلافت میں کبھی کسی مجمع میں اپنی امامت کا دعویٰ اور اعلان نہیں کیا اور خود ان کے پیچے اور ان کے مقرر کیے ہوئے الٰم کے پیچے سب کے سامنے نمازیں پڑھتے رہے۔ یہی روایہ اشناعتریہ کے باقی تمام الٰم کا چوتھے امام علی بن احسین (زن العابد) سے لے کر گیارہویں امام حسن عسکری تک ملک۔ رہا (رحمہم اللہ تعالیٰ) تہنا۔ یہی واقعہ اور ان تمام الٰم کا یہ مسلسل طرز عمل مذہب اشناعتری کی ساری و بنیاد مسئلہ امامت کے باطل اور بے مصلحت ہونے کی ایسی روشن واقعاتی دلیل اور شہادت تھی اور ہے کہ اس سے زیادہ روشن دلیل اور شہادت کا تصور نہیں کیا جاسکتا۔

راقم سلطان نے کتب شیعہ کے مطالعہ سے کتابان اور تلقیہ کی تصنیف و ایجاد کے باقی میں جو کچھ سمجھا ہے وہ یہ ہے کہ عبد اللہ بن سبا کے فیض یافتہ کوفہ کے جن لوگوں نے پہلی صدی ہجری کے اوآخر اور دوسری صدی کے نصف اول میں (یعنی

امام باقر اور امام جعفر صادقؑ کے زمانہ میں شاعری مذہب تصنیف کیا یا کہا جائے کہ اس کی بنیاد ڈالی، انھوں نے اس مقابل تردید دلیل اور شہادت کی زد سے عقیدہ امامت اور شیعہ مذہب کو بچانے کے لیے یہ دو عقیدے تصنیف کیے۔ ایک کتمان، جس کا مطلب یہ تھا کہ ہمارے ان ائمہ کو خود اللہ و رسول کا یہ حکم تھا کہ عقیدہ امامت کا اظہار نہ کریں، اس کو چھپا میں، اس لیے انھوں نے امامت کا عقیدہ عام مسلمانوں کے سامنے اور مجامع میں بیان نہیں فرمایا، اور دوسرا حکم ان کو تلقین کا تھا اس کی وجہ سے وہ تمام عرب پر ضمیر اور عقیدہ کے خلاف عمل کرنے رہے بہرحال عقیدہ امامت کو تمام ائمہ کے اس مسلسل طرز عمل کی زد سے بچانے کی ضرورت سے یہ دونوں عقیدے تراشے گئے۔ اسی لیے راقم سطور نے عرض کیا تھا کہ یہ دونوں بھی عقیدہ امامت ہی کے لوازم و نتائج میں سے ہیں۔ اب دونوں کے بائے میں ناظرین کرام ائمہ معصومین کے ارشادات اور واقعات ملاحظہ فرمائیں۔

**کتمان کے بائے میں ائمہ معصومین کا ارشاد اور عمل :**

احصول کافی میں ”باب الکتمان“ منتقل باب ہے، اس باب میں امام جعفر صادق کے خاص مرید اور راوی سلیمان بن خالد سے روایت ہے، انھوں نے بیان کیا کہ۔

امام جعفر صادق نے فرمایا کہ میلان  
تم ایسے دین پر پڑو کر جو شخص اس کو  
چھپائے گا اس کو اللہ تعالیٰ کی طرف  
غُرّ عطا ہوگی اور جو اس کو ظاہر اور شائع  
کر بگا اسکو اللہ ذیل درسو اکریگا۔

قال ابو عبد اللہ علیہ السلام  
یا سلیمان انکم علی دین من  
کفہ اعزہ اللہ و من  
اذاعہ اذله اللہ  
احصول کافی ص ۵۵

اور اسی کتاب کے اگلے صفحہ پر امام جعفر صادق کے والد ماجد امام باقر کا یہ ارشاد روایت کیا گیا ہے، انہوں نے اپنے شیعان خاص سے فرمایا۔

ان احباب اصحابی الی اور عالم  
بُنْهُ اپنے اصحاب میں (شاعر دوں)  
اوہ زیدوں میں) وہ شخص زیادہ  
دافتھر مکتمل محدثینا  
پیارا ہے جو زیادہ پرہیزگار ہو، دن  
اصلوں کافی م ۲۸۶  
کو زیادہ سمجھنے والا ہو، اور ہماری ہاتوں کو زیادہ چھپانے والا اور راز  
میں رکھنے والا ہو۔

اور اسی اصول کافی میں امام جعفر صادقؑ کا منجز ذیل واقعہ بیان کیا گیا ہے  
جو کمان کی بھی مثال ہے اور تلقیہ کی بھی۔

|                                                                                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عن سعید السمان قال<br>لکن عن داہبی عبد اللہ<br>اذ دخل عليه رجلان<br>من الزیدیة فقال له<br>اپ کم امام مفترض الطماعۃ؟                                                  |
| سعید سمان سے روایت ہے کہ<br>ایک دن میں امام جعفر صادقؑ کی<br>خدمت میں حاضر تھا کفر قریب زیدیہ<br>کے دو آدمی آئے اور انہوں نے<br>جناب ایام سے کہا کہ کیا آپ لوگوں میں |

لہ "زیدیہ" بھی شیعوں ہی کا ایک فرقہ ہے، ہفڑت علی مرفقی سے لے کر چوتھے امام علی بن احسین (زین العابدین) تک کی امامت پران کے اور اشاعریہ کے درمیاناتفاق ہے۔ نام زین العابدین کے بعد اشاعریان کے بیٹے امام باقر کو لامانتے ہیں اور ان کے بعد انہی کی اولاد میں سات اور لامانتے ہیں — اور "زیدیہ" امام زین العابدین کے دوسرے بیٹے زید شہید کو امام مانتے ہیں اور اگر انہی کی اولاد اور نسل میں امامت کا سلسلہ جاری رہنے کے قابل ہیں — نیزان دونوں کے درمیان امام کی شان اور مقام و مرتبہ کے بارے میں بھی کچھ اختلاف ہے۔

قال فقال لا، قال فقال  
له قد أخبرنا عنك الثقة  
انك تفتقى وتقر وتنقول به  
ونسيهم لا فلان د  
فلان وهم أصحاب وزع  
وتشمير وهم من لا  
يكذب، فغضب ابو عبد الله  
وقال ما امرتهم بهذه اخ  
(أصول کافی ص ۳۲)

کوئی (اللہ کی طرف سے مقرر کیا ہوا)  
امام ہے جس کی اطاعت فرض ہو؟  
تو امام جعفر صادق نے فرمایا کہ نہیں  
(ہم میں کوئی بھی ایسا امام نہیں ہے)  
تو ان دونوں نے کہا کہ ہم کو تو نکھار  
باۓ میں ایسے لوگوں نے بتلا یا  
جو ثقہ اور قابل اعتماد ہیں کہ تم یہ با  
کہتے ہو اور اس کا اقرار کرتے ہو اور  
اس کا فتویٰ دینے ہو اور ہم آپ کو

اُن کا نام بتلاتے ہیں وہ فلان اور فلان ہیں اور وہ پرہیزگار اور سنجید لگ  
ہیں اور حجیث بولنے والے نہیں ہیں (اُن کی یہ بات سن کر) امام جعفر صادق  
غضب ناک ہو گئے اور فرمایا کہ میں نے تو ان لوگوں کو اس کا حکم نہیں دیا۔

اس واقعہ میں امام جعفر صادق نے کہاں پر بھی عمل کیا کہ اپنی امامت کے مسلم  
کو چھپایا جو عقیدہ توحید و رسالت کی طرح جزو ایمان ہے اور ترقیہ سے بھی کام لیا کہ صما  
فرمایا کہ یہاں ہم میں کوئی امام مفترض الطاعہ نہیں ہے — حالانکہ اس موقع پر اس  
اخفا اور غلط بیان کی کوئی ہمدردی نہیں تھی، یہ دونوں آدمی جو فقر زیدیہ سے تعلق رکھتے  
تھے، پر دلیسی تھے، کوفہ سے آئے تھے اور امام جعفر صادق اپنے گھر پر مدینہ منورہ میں تھے،  
اگر ان کے سامنے صحیح بات ظاہر کر دی جاتی تو کوئی خطرہ نہیں تھا — اب ناظرین  
ترقبہ کے بارہ میں ملاحظہ فرمائیں۔

## نقیہ کے بارے میں امام کا ارشاد اور عمل :

اصول کافی میں نقیہ کا بھی مستقل باب ہے۔ اسی باب میں روایت ہے۔

عن ابی عمر الاعجمی قال ابو عیراً عجمی راوی ہیں کہ امام حبیر صادق نے مجھے فرمایا کہ ابو عیرین کے دس حصول میں سے نو حجتے نقیہ میں ہیں، اور جو نقیہ نہیں کرتا وہ بے دین ہے۔

اصول کافی م ۳۸۲

اگے اسی باب میں روایت ہے۔

عن حبیب بن بشر قال ابو عبد اللہ علیہ السلام سمعت ابی يقول لا والله ما علی وجه الارض شئ احبت الی من التفیۃ یا حبیب انه من كانت له تفیۃ رفعه الله یا حبیب من لم تکن له تفیۃ وضعه الله۔

اصول کافی م ۳۸۳

اسی باب میں اس سے اگے صفحہ پر روایت ہے۔

حبیب بن بشر راوی ہیں کہ امام حبیر صادق نے فرمایا کہ میں نے اپنے والد (اما) باقر سے سنا ہے وہ فرماتے تھے "لوئے زمین پر کوئی چیز بھی مجھے نقیہ سے زیادہ مجبوب نہیں ہے" (اگے امام حبیر صادق فرماتے ہیں) اے حبیب جو شخص نقیہ کے گا اللہ اس کو رفت اور بلندی عطا فرمائے گا اور جو نقیہ نہیں کرے گا اس کو اللہ پسند میں گرائے گا۔

قال ابو جعفر علیہ السلام امام باقر نے فرمایا کہ ترقیہ میرا دین  
 الترقیۃ من دینی و دین  
 ہے اور میرے آباد و اجداد کا دین  
 ہے، اور جو شخص ترقی نہیں کرتا  
 ابائی ولا ایمان لمن  
 لاترقیۃ له۔ (اصول کافی ص ۲۸۷)

## ترقیہ کی ایک تاویل اور اس کی حقیقت :

معلوم ہوا ہے کہ شیعہ صاحبان ناواقفوں کے سامنے ترقی کے بائے میں فرمائیتے  
 ہیں کہ ہمایہ ہاں ترقی کی احیازت صرف اس صورت میں ہے جب کہ جہاں کا خطرہ ہو  
 یا ایسی ہی کوئی شدید مجبوری ہو۔ حالانکہ شیعی روایات میں انہیں صورت میں کے  
 ایسے واقعات بکثرت موجود ہیں کہ بغیر کسی مجبوری کے اور بغیر کسی ادنیٰ خطرہ کے انھوں نے  
 ترقی فرمایا اور کھلی غلط بیانی کی یا اپنے عمل سے لوگوں کو دھوکا اور فریب دیا۔  
 اس قسم کا امام جعفر صادق کا ایک واقعہ بھی اصول کافی ہی کے حوالہ سے بیان کیا  
 جا چکا ہے اور انشا اللہ چند واقعات اور بھی اس سلسلہ کے نذرِ ناظرین کیے جائیں گے۔  
 اس کے علاوہ ترقی ہی کے باب میں اسی اصول کافی میں یہ ضرک روایت  
 موجود ہے جس کے بعد اس تاویل کی کوئی گنجائش نہیں رہتی۔

عن زرارة عن ابی جعفر زرارة، امام باقر سے روایت کرنے  
 علیہ السلام قال الترقیۃ  
 ہیں کہ آپ نے فرمایا کہ ترقی ہر ضرورت  
 میں کیا جائے، اور صاحبِ معاملہ  
 کل ضرورت و صاحبہا اعلم  
 ہی اپنی ضرورت کے بائے میں زیاد جانتا  
 ہے (یعنی ضرورت وہ ہے جس کو  
 صاحبِ معاملہ ضرورت سمجھے)۔

اس روایت سے معلوم ہو گیا کہ یہ بات صحیح نہیں ہے کہ تقیہ کی اجازت صرف اس صورت میں ہے جب جان جانے کا خطہ ہو یا ایسی ہی کوئی شدید مجبوری ہو، بلکہ معاملہ ہر شخص کی لئے پرچھوڑ دیا گیا ہے۔ جب بھی کوئی اپنی کسی مصلحت سے تقیہ کی ضرورت سمجھے تقیہ کر سکتا ہے۔

**تقیہ صرف جائز نہیں بلکہ واجب اور ضروری ہے:**

بلکہ واقعہ یہ ہے کہ شیعہ مذہب میں تقیہ صرف جائز نہیں ہے بلکہ ضروری اور جز درین دایمان ہے جیسا کہ مندرجہ بالا روایات سے بھی معلوم ہو چکا ہے۔ اور ”من لا يحضره الفقيه“ میں (جو حضرات شیعہ کے اصول اربعہ میں سے ہے) رواۃ ہے کہ۔

|                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ اگر میں کہوں کہ تقیہ رک کرنے والا ایسا ہی (گنہگار) ہے جیسا کہ نماز کا ترک کرنے والا توری یہ بات صحیح اور سچ ہو گی اور آپ نے یہ بھی فرمایا کہ جو تقیہ نہیں کرتا وہ بے دریں ہے۔ | قال الصادق عليه السلام<br>لوقلت ان تارك التقية<br>كثارك الصلة لكنتم مادقا<br>وقال عليه السلام لادين<br>من لانقبة له۔<br>(من لا يحضره الفقيه۔ بحوالہ<br>تحدیات صالحات ص ۲۲۶) |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

**بالکل بے ضرورت اکھر کے تقیہ کی مثالیں:**

”الجامع الكافی“ کے آخری حصہ کتاب الروضۃ میں ایک روایت ہے اس کے روایی اور صاحب واقعہ امام جعفر صادق کے ایک مخصوص مریدِ محمد بن مسلم ہیں، وہ بیان

کرتے ہیں کہ

دخلت علی ابی عبد اللہ  
علیہ السلام و عندہ ابو حنیفة  
فقلت له جعلت فدای  
رایت رؤیا عجیبة فقال  
يا ابن مسلم هاتها فان  
العالم بها جالس دارمي  
بیده الى ابی حنیفة -  
میں ایک دن امام جعفر صادق  
علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا اُس  
وقت ان کے پاس ابو حنیفہ بھی بیٹھے  
تھے۔ میں نے (امام جعفر صادق سے)  
عرض کیا کہ میں آپ پر قربان جاؤں  
میں نے ایک عجیب خواب دیکھا ہے  
اہوں نے فرمایا ابن سلم! اپنا خواب  
بیان کرو، خوابوں کی تعبیر کا علم  
رکھنے والے ایک عالم اس وقت یہاں موجود ہیں۔ اور اپنے ماں سے ابو حنیفہ کی  
طرف اشارہ کیا (کہ یہ ہیں)

آگے محدث مسلم راوی کا بیان ہے کہ میں نے اپنا خواب بیان کیا.... اس کے  
من کرا ابو حنیفہ نے اس کی تعبیر بتلائی۔ ان کی تعبیر سن کر امام جعفر صادق نے فرمایا  
احببت والله يا ابا حنیفة  
قال ثم خرج ابو حنیفة من  
عندہ فقلت له جعلت فدای  
انی کرہت تعبیر هذالناصب  
فقال يا ابن مسلم لا يسوءك  
خدا کی قسم ابو حنیفہ اپنے بالکل  
صحیح کہا! (راوی ابن مسلم) کہتے ہیں کہ  
اسکے بعد ابو حنیفہ ان کے پاس ہے جلد گئے  
تو میں نے عرض کیا کہ میں آپ پر قربان جاؤں  
اس ناصبی کی تعبیر مجھے اچھی نہیں

لہ ”ناصیبی“ شیعہ حضرات کی خاص زبان میں ایک مذہبی گالی ہے، ان کے نزدیک ہر وہ شخص  
ناصیبی ہے جو حضرات شیعین کو مخلفہ برحق مانتا ہو اور شیعہ حضرات، حضرت علیہ الرحمۃ  
(الیق اکاظن صفو پر)

فما بواطئ تعبيرنا تعبيرهم  
ولا تعبيرهم تعبيرنا  
وليس التعبير كما عبره  
قال فقلت له جعلت  
فذاك فقولك أصبت  
وتحللت عليه وهو مخطئ  
قال نعم حلفتُ عليه  
انه اصحاب الخطأ....الم  
(كتاب الروضۃ ص ۱۳)  
ان کی تعبیر کی تصدیق اور تصویر کیوں کی؟ جبکہ ان کی تعبیر غلط تھی۔ امام نے  
فرمایا کہ میں نے اس پر قسم کھائی تھی کہ ابوحنیفہ غلطی کو پہنچ گئے۔  
اگر یہ روایت بہت طویل ہے، ہم نے صرف دسی حصہ نقل کیا ہے جس کا تلقیٰ کے

(صعیل گذشتہ کا بقیہ ہے) امامت ثابت کرتے ہیں اس کا قائل نہ ہوا کہ جہاں کو خلیفہ راشد برحق مانتا  
ہو جیسا کہ عام اہل سنت کا عقیدہ اور حال ہے۔ اسی لیے ابن سلم نے امام جعفر صادق کے  
سامنے امام ابوحنیفہ کو "ناصیبی" کہا۔ علامہ مجلسی نے "حقائقین" کے باب صفت ابن حنبل  
میں جو کچھ لکھا ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک آخرت میں ناصیبوں کا انجام دی  
ہو گا جو کافروں کا ہو گا، یعنی وہ بھی دوزخ کے ابدی عذاب میں گرفتار رہیں گے۔  
(حقائقین ص ۲ طبع ایران)

اور ٹیکنی کی کتاب الروضۃ میں امام باقر کی روایت ہے کہ ناصیبی کے حق میں کسی کی شفاعت بھی  
قبول نہ ہوگی۔ (کتاب الروضۃ ص ۲۹)

موضوع سے تعلق ہے، نیز بے ضرور طوالت سے بچنے ہی کے لیے ابن مسلم کے خواب اور اس کی تغیر کا بھی ذکر نہیں کیا گیا کیونکہ اس کا بھی تغیر کے موضوع سے کوئی تعلق نہیں ہے — روایت میں جو واقعہ ذکر کیا گیا ہے وہ اس کی کھلی مثال ہے کہ شیعہ حضرات کے "امم محسوبین" بالکل بے ضرورت بھی تغیر یعنی غلط بیانی کر کے لوگوں کو دھوکا دیتے تھے۔ اپنے مرید خاص ابن مسلم سے انھوں نے امام ابوحنیفہؓ کی موجودگی میں کہا کہ ان کے سامنے خواب بیان کرو یہ فن تغیر رُویا کے خاص عالم ہیں۔ لیکن امام ابوحنیفہ کے چلے جانے کے بعد ان کے بائیے میں جو کچھ کہا اس سے معلوم ہو گیا کہ انھوں نے امام ابوحنیفہ کی موجودگی میں جو کچھ کہا تھا وہ دانستہ غلط بیانی تھی اور بالکل بے ضرورت تھے۔ اسی طرح ان کی بیان کی ہوئی خواب کی تغیر پر اصبت رَبِّ اللہِ يَا أَبَا حَنْيَفَةَ" فرمانا بھی، دانستہ اور بالارادہ غلط بیانی تھی اور بعد میں اس کی جو تاویل کی وہ اس کی دلیل ہے کہ یہ امُمُه قطعاً اس لائق نہیں تھے کہ ان کی بات کا اعتبار کیا جائے۔ اگر یہ کسی عدالت میں شہادت دینے کے لیے جاتے اور ان کے متعلق ثابت ہو جانا کہ یہ اس طرح کی باتیں کرتے ہیں تو ہرگز ان کی شہادت قابل اعتبار نہ سمجھی جاتی۔

## اللہ کی پناہ! دینی مسائل کے بیان میں بھی تغیریہ :

كتب شیعہ کی روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ امم محسوبین صرف دینی معاملات میں تغیر نہیں کرتے بلکہ دینی مسائل و احکام کے بیان میں بھی تغیر کرتے اور

لہ کیونکہ امام حفظ صادقؑ کو امام ابوحنیفہ سے کوئی خطہ نہیں ہوا سکتا تھا، وہ کوفہ کے رہنے والے پردیسی تھا اور حکومت کے متوہین میں سے تھے، اسی لیے جیل میں ڈالے گئے اور مدت تک جیل میں رہے۔

بالاراده اللہ کے بندوں اور اپنے معتقدوں کو غلط سائل بتلاتے تھے اور یہ اتفاقیہ  
نہیں بلکہ ان کا عام معمول تھا۔ اصول کافی کتاب العلم میں یہ روایت ہے۔

عن زرارة بن اعین عن  
ابی جعفر قال سأله  
عن مسئلة فاجابني ثم  
جلده رجل فسأله عنها  
فاجابه بخلاف ما اجابني  
ثم جاءه اخرين فاجابه بخلاف  
ما اجابني راجب صاحبي  
فلما خرج الرجال قلت  
يا ابن رسول الله رجال  
من اهل العراق من  
شيعتكم قد ما يسئلان  
فاجبت كلّ واحدٍ منهم  
بغير ما اجبت به صاحبه  
 فقال يا زرارة ان هذا  
خير لنا وابقى لنا ولكم و  
لواجتمعتم على امر واحدٍ  
لصد قلم الناس علينا و  
لكان اقل لمقاتلنا وبقائكم  
ثُمَّ قال قلت

زرارة بن اعین کی روایت ہے کہ  
میں نے امام باقر سے ایک مسئلہ  
دریافت کیا انھوں نے مجھے جواب دیا  
اور مسئلہ بتلا دیا۔ اس کے بعد اسی شست  
میں ایک اور آدمی آیا اور اس نے  
بھی امام باقر سے وہی مسئلہ پوچھا، تو  
انھوں نے اس کو اس سے مختلف جواب  
ریا جو مجھے کو دیا تھا۔ پھر ایک اور  
آدمی آگیا (اور اس نے بھی وہی مسئلہ  
پوچھا) تو امام حسن نے اس کو اس سے  
مختلف جواب دیا جو مجھے کو اور ہیرے بعد  
سوال کرنے والے آدمی کو دیا تھا۔  
پھر جب یہ دونوں آدمی چلے گئے تو  
میں نے حضرت امام سے عرض کیا کہ  
اے رسول خدا کے فرزند عراق کے لئے  
والے دو آدمی جو آپ اہل بیت کے  
شیعوں میں سے تھے وہ آئے اور ان  
دونوں نے آپ سے ایک مسئلہ پوچھا  
اپنے دونوں کو مختلف جواب دیا

لابی عبد اللہ شیعتم کم لو  
 حملت موهوم علی الا سنت  
 او علی النار لضوا وهم  
 بیحر جون من عندکم  
 مختلفین قال فانجا بمنی  
 بعشل جواب ابیه  
 (اصول کافی مکاہنہ ۳)

(پر کیا ہوا؟) توجہ امام نے  
 فرمایا کہ زرارہ اسی میں ہماری  
 تمہاری خیریت اور بقا ہے اور اگر  
 تم سکا سلاک اور طریقہ ایک ہو گیا  
 تو لوگ تمھیں ہم سے تعلق رکھنے میں  
 سچا سمجھیں گے اور اس میں تمہاری  
 اور ہماری بقا کے لیے خطہ ہے۔

اس کے بعد زرارہ نے بیان کیا

کہ میں نے امام باقر کے صاحبزادہ امام جعفر صادق سے ایک دفعہ عرض کیا کہ آپ کے  
 شیعہ ایسے وفادار اور جان شاریں کر اگر ان کو نیز دل کے سامنے بیا آگ میں  
 کو دجائز کا آپ حکم دیں تو وہ ایسا ہی کر گزریں گے، لیکن وہ آپ حضرات  
 کے پاس سے نکلتے ہیں تو ان میں باہم اختلاف ہوتا ہے — زرارہ کہتے  
 ہیں کہ امام جعفر صادق نے بھی میری اس بات کا وہی جواب دیا جو ان کے

والد صاحب نے دیا تھا۔

امام باقر اور امام جعفر صادق کے مخلص مرید اور خاص راوی زرارہ ابن اعین کی اس روایت  
 سے مراحت کے ساتھ معلوم ہو گیا کہ یہ ائمہ دینی مسائل کے بیان میں بھی ترقی کرتے تھے،  
 اور ایک ہی مسئلہ کے مختلف جوابات دیتے تھے جن میں سے اگر کوئی ایک صحیح ہوتا ہو گا تو  
 باقی جوابات یقیناً غلط ہوتے ہوں گے — اور یہ بھی ہوتا تھا کہ ایک چیز کو جو حلال ہوتی  
 ترقی کی بنیاد پر اس کو حرام اور اسی طرح ایک حرام چیز کو حلال بتلاتیتے تھے۔ مندرجہ ذیل  
 روایت بھی اس کی ایک ثالثیت ہے۔

عن ابیان بن تغلب قال  
 سمعت ابا عبد اللہ  
 علیہ السلام يقول کان  
 ابی علیہ السلام یعنی  
 فی زمان بنی امية عما  
 قتلہ الباڑی والصقر  
 فهم حلال، وکان یقیهم  
 وانا لا یقیهم وهو حرام  
 ما قتل - (فروع کافی جلد دوم)  
 جزو دوم منہ )  
 ابا بن تغلب راوی ہیں کہ میں نے  
 امام جعفر صادق سے سنا وہ فرماتے  
 تھے کہ میرے والد (امام باقر علیہ السلام)  
 بخواہی کے دور حکومت میں تقیہ کے طور  
 پر فتویٰ دینے تھے کہ بازیا شاہین جس  
 پرندہ کو شکار کریں اور وہ قبل ذبح  
 کے مرحلے تو اس کا کھانا حلال  
 ہے اور میں اہل حکومت کے خوف سے  
 اس میں تقیہ نہیں کرتا میں قوتی  
 دیتا ہوں کہ باز یا شاہین کا مارا  
 ہوا جانور حرام ہے۔

اس روایت سے معلوم ہوا کہ شیعہ حضرات کے یا ائمہ تقیہ کے طور پر حرام کو حلال بھی  
 بتلامیتی تھے اور یقیناً ان کے ماننے والے عوام ان کے فتویٰ کے مطابق اس حرام کو حلال  
 سمجھ کر کھانے تھے۔ استغفـر اللہ و لا حـول و لا قـوـة الا بـالـلـہـ۔

### سیدنا حسینؑ پر ذلیل ترین تقیہ کی تہمت:

فروع کافی کی مندرجہ ذیل روایت پڑھ کر غالباً ناظرین کو حیرت ہو گی کہ اہل بیت  
 خاص کر سیدنا حسینؑ سے محبت کا دعویٰ کرنے والوں نے اس روایت میں ان کوں قدر  
 پست کردار دکھلایا ہے۔

عن عامر بن السمعان عن  
 ابی عبد اللہ علیہ السلام  
 عامر بن السمعان امام جعفر صادق سے  
 روایت کرنے ہیں کہ انھوں نے

بیان فرمایا کہ منافقین میں سے ایک شخص کا انتقال ہو گیا تو (ہمارے پردازا) حسین بن علی ملوات اللہ علیہما باہر تشریف لائے اور اس کے جنازہ کے ساتھ چلے تاکہ نماز جنازہ میں شرکت کریں تو ان کا ایک غلام سامنے آگیا (جو جانہ سے کترک جبار ہا تھا) حضرت حسینؑ نے اس سے فرمایا کہ اے فلاں تم کدھ جا رہے ہو؟ اس غلام نے کہا میں اس منافق کے جنازہ سے بھاگنا چاہتا ہوں (میں نہیں چاہتا کہ اس کی نماز میں شرکت کروں) حضرت حسین نے اس سے فرمایا دیکھو ایسا کرو کہ نماز میں میری دامنی جا کھڑے ہو جائیو، توجوم مجھے کہتا ہوا سنو وہی تم بھی کہیو!۔ آگے امام جعفر صادق نے بیان فرمایا کہ جب میت کے ولی نے نماز جنازہ پڑھانا شروع کی اور اللہ اکبر کہا تو حضرت حسینؑ نے بھی کہا اللہ اکبر۔ (آگے اس میت کے حق میں آپ نے)

ان رجلا من المنافقين  
مات فخر ج الحسين بن  
على صلوات الله علیهمما  
يمشى معه، فلقىه مولى  
له فقال له الحسين  
عليه السلام اين تذهب  
يا فلان؟ قال فقال له  
مولاه افر من جنازة  
هذا المنافق ان اصلى عليها  
قال له الحسين عليه  
السلام ابتظر ان تقوم  
على عيني فما نسمع  
افول فقل مثله۔ فلما  
ان كبر عليه وليه قال  
الحسين عليه السلام  
الله اخبر اللهم عن  
فلانا عبدك الف لعنة  
مؤتلفة غير مختلفة  
اللهم اخز عبدك في  
عبادك وبلادك واصله  
حر نارك واذقه اشد

عدا بک فانہ کان پر دعا کی۔ اے اشٹ اپنے اس فلاں  
 یتویٰ اعدائک دیعادی بنده پر ایک ہزار العشین کر جو مسل  
 اولیائک، ویعفتر اهل اور پے در پے ہوں۔ الگ الگ  
 بیت نبیک۔ زہول۔ اے اشٹ تو اپنے اس بنڈ

(فریض کافی جلد اول ۹۹-۱) کو اپنے بندوں میں اور اپنے شہر میں  
 میں زلیل و رسکا، اور اس کو

ابنی دوزخ کی آگ پہنچا اور اپنے خخت ترین عذاب کامنہ اس کو جھا،  
 یہ تیرے دشمنوں سے دوستی اور تیرے دوستوں سے دشمنی اور تیرے بی  
 کے اہل بیت سے بُفق رکھنا تھا۔

اپنے خاص مخاطبین اہل سنت کے علاوہ ہم سليم الفطرت شیخ حضرات سے بھی  
 درخواست کرتے ہیں وہ بھی غور فرمائیں کہ اس روایت میں سیدنا حسین رضی اللہ عنہ پر  
 کس قدر ذلیل قسم کے تقبیہ کی تھت اسی گئی ہے اور ان کو اس درجہ پر کردار  
 دکھلایا گیا ہے۔ ان کو کوئی فضورت نہیں تھی کہ جس کو وہ منافق سمجھتے تھے اس کے  
 جنازہ کے ساتھ جاتے اور سب کو دکھانے کے وہ اس شخص کے جنازہ کی نماز پڑھ رہے  
 ہیں اور اس کو مومن اور داعلے مفترت اسحق سمجھے رہے ہیں حالانکہ وہ اس کے لیے  
 شدید ترین بد دعا کر رہے تھے اور لوگوں دھوکا دے رہے تھے کہ وہ حسب مقول نازیں  
 میت کے لیے مفترت و محنت کی دعا کر رہے ہیں۔ پھر یہ کہ غلام جو یہ تقبیہ  
 کرنا نہیں چاہتا تھا اس کو بھی تقبیہ میں شرک کیا اور ہمیشہ کے لیے اس کو بھی اسی  
 دخاد فریب کی تعلیم دے دی۔

آگے فرض کافی کے اسی صفحہ پر حضرت علی ابن الحسین (امام زین العابدین) اور خود امام جعفر صادق کے بھی اسی طرح کی نماز جنازہ کے واقعات کا ذکر کیا گیا ہے

استغفَرُ اللَّهِ وَلَا حُولَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ -

ہمیں لقین ہے کہ یہ سب ان محترم اور مقدس بزرگوں پر شیعہ مذہب کے مصنفین  
کا افراتا ہے۔ ان بزرگوں کا دامن اس طرح کی منافقانہ بدکاری سے بالکل پاک ہے۔  
سبحانک هذل ابھتان عظیمہ — کتمان اور تقویہ کے موضوع پر اس سے بہت  
زیادہ لکھا جاسکتا ہے لیکن ہم اتنے ہی کو کافی سمجھ کر اسی پر اکتفا کرتے ہیں۔

## بَوْتَ خَتْمٍ نَّهِيْنَ اُرْقَى كَسَاطِهِ جَارِي

شیوه حضرات کے عقیدہ امامت کا یہ بھی لازمی اور بدیہی تجویز ہے کہ اس کو تسلیم کرنے کے بعد ختم بتوت کا عقیدہ ختم اور بے معنی ہو جاتا ہے۔ ظاہر ہے کہ بتوت درسالت اور ختم بتوت و ختم رسالت صرف الفاظ نہیں ہیں بلکہ ان کی ایک معین اور معلوم حقیقت ہے اور رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کے "خاتم النبیین" ہونے کا طلب یہ ہے کہ بتوت و رسالت جس حقیقت کا عنوان ہے وہ آپ رَحْمَمَ کر دی گئی۔ ہر بھی رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کی طرف سے نامزد اور بندوں کے لیے اللہ کی جدت ہوتا تھا۔ اس کی معرفت اور اسکو ماننا بخات کی شرط ہوتا تھا۔ اس کو وحی کے ذریعہ اللہ کے احکام ملتے تھے، وہ معصوم ہوتا تھا، اس کی اطاعت فرض ہوتی تھی، وہی اور اس کی تعلیم امت کے لیے ہدایت کا سرچشمہ اور مرتع و مأخذ ہوتا تھا۔ یہی بتوت کی حقیقت اور اس کا مقام تھا۔ اور ختم بتوت کا مطلب ہبھی تھا اور یہی ہے کہ رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کے بعد یہ مقام کسی کو حاصل نہ ہوگا، اب قیامت تک کے لیے آپ ہبھی بندوں کے واسطے اللہ کی جدت اور اس کی طرف سے اس مقصد کے لیے نامزد ہیں، آپ کو ماننا شرط بخات اور آپ کی اطاعت اللہ کی اطاعت ہے۔ وحی کے ذریعہ اللہ کی ہدایت اور احکام آنے کا سلسلہ آپ پر ختم ہو گیا۔ اب قیامت تک کے لیے آپ کے ذریعہ آئی ہوئی اللہ کی کتاب قرآن مجید اور آپ کے ارشادات اور اعمال جن کا عنوان "سنت" ہے وہی اور صرف وہی ہدایت کا چشمہ اور مرتع و مأخذ ہیں۔ آپ کے بعد کوئی شخصیت ایسی نہ ہوگی جو بیوں رسولوں کی طرح بندوں کے لیے اللہ کی جدت اور معصوم مقرض الطاعۃ ہو۔ یہی تھا اور یہی ہے ختم بتوت کا مطلب اور اس کی حقیقت۔

لیکن اشاعر پر کے عقیدہ امامت کے مطابق (جس کی تفصیلات ناظرین کا مام کو معلوم ہو چکی ہیں) جب یہ تسلیم کر لیا جائے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد حضرت علی مرتفع سے لے کر بارہوں امام تک (جواب سے فربنا سارہ ہے گیا رہ سوال پہلے پیدا ہو کر کسی غار میں روپوش ہو گئے ہیں اور وہ قیامت تک زندہ رہیں گے اور قیامت سے پہلے کسی مناسی وقت پر فطاہ ہر ہوں گے) بارہ شخصیتیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے نبیوں رسولوں ہی کی طرح نامزد ہیں اور بندوں کے لیے اللہ کی جمعت ہیں، مخصوص اور مفروض الطاغر ہیں، اور ان کی معرفت اور ان کا ماننا شرط سخاات ہے۔ ان کو دھی کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہدایت اور احکام ملتے ہیں، اور ان کو وہ سارے فناں کی مکالات حاصل ہیں جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے انبیاء علیہم السلام کو عطا ہوئے تھے مرتباً میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے تو برابر ہیں، لیکن آپ کے علاوہ تمام انبیاء علیہم السلام سے حتیٰ کہ انبیاء اولو الاعزام سے بھی برتر اور بزالاتر ہیں۔ — مزید برآں وہ مذکونہ صفات و اختیارات کے بھی حاصل ہیں، وہ عالم ما کان و ما یکون ہیں، کوئی چیز ان سے مخفی نہیں، ان کو اختیار ہے جس چیز یا عمل کو چاہیں حلال یا حرام قرار دیں، کائنات کے ذرہ ذرہ پر ان کو کون فیکونی اقتدار حاصل ہے، دنبا اور آخرت ان کی ملکیت ہے جس کو چاہیں دیدیں اور بخش دیں، ان کی موت انکے اختیار میں ہوتی ہے۔ — ظاہر ہے کہ الہ کے بالے میں یہ سب کچھ ماننے کے بعد زہر یہ کہ ختم نبوت کا عقیدہ ختم اور بے معنی ہو جاتا ہے بلکہ عقیدہ یہ بنتا ہے کہ گھٹیا درجہ کی نبوت کا سلسلہ ختم ہو کر امامت کے عنوان سے ترقی یافتہ اور بڑھیا اعلیٰ درجہ کی نبوت کا سلسلہ قیامت تک کے لیے جاری ہو گیا ہے۔ اس سلسلے کے خاتم امام مہدی غائب ہیں جن سے ان کمالات کا ظہور ہو گا جن کا ہو خاتم النبین صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی نہیں ہوا تھا، وہ حضرت ابو بکر، حضرت عمر اور حضرت عاصم

وغیرہ کو قبروں سے نکلوا کے زندہ کر پیں گے اور مزادیں گے، ہزاروں باران کو  
مارمار کے جھلکیں گے اور سولی پر چڑھائیں گے — مذہبِ شیعہ کے ترجیحات عظیم  
علامہ باقر مجلسی کا یہ ارشاد ناظرین کرام ملاحظہ فرمائے چکے ہیں۔ ”امامت بالآخر  
از مرتبہ پیغمبری است“ (یعنی امامت کا درجہ پیغمبری سے بالآخر ہے) اس لیے  
عقیدہ المفت کو تسلیم کرنے کا لازمی نتیجہ دواور دو چار کی طرح یہ نکلتا ہے کہ  
نبوت ختم نہیں ہوئی بلکہ ترقی کے ساتھ امامت کے عنوان سے جاری ہے۔  
کاش شیعہ حضرات میں جو اصحاب فہم اور سلیم الفطرت ہیں وہ بھی اس مسئلہ پر  
سنجیدگی سے غور فرمائیں۔

## عقیدہ رجعت

رجعت کا عقیدہ بھی شیعہ حضرات کے مخصوص عقائد میں سے ہے اور یہ بھی  
عقیدہ امامت ہی کا شاخانہ ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ امام مهدی غائب جب  
ظاہراً اور رفاقت سے برآمد ہوں گے تو اس وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
اور امیر المؤمنین اور سیدہ فاطمہ زہرا، اور حضرت حسن و حسین اور تمام ائمہ اور آن کے  
علاوہ تمام خواص مونین زندہ ہو کر اپنی قبروں سے باہر آئیں گے اور یہ سب امام  
مهدی کی بیعت کریں گے اور ان میں سب سے پہلے رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
اور امیر المؤمنین علی مرفئی بیعت کریں گے۔ اور ابو بکر و عمر اور عائشہ اور آن سے  
موالات اور محبت کا خصوصی تعلق رکھنے والے خواص کفار و منافقین بھی زندہ  
ہوں گے اور امام مهدی ان کو وہ مزادیں گے جس کا ذکر علامہ مجلسی کی  
”حق ایقین“ کے حوالہ سے چند صفحات پہلے کیا جا چکا ہے — اسی ”حق ایقین“

میں اس عقیدہ رجعت کا مستقل باب ہے جس میں اس عقیدہ کا بیان بڑی تفصیل سے کیا گیا ہے (فتنہ ۱۳۵) ہم نے سطور بالامیں جو کچھ عرض کیا ہے وہ اسی سے ماخوذ ہے۔

شیعی عقائد و اعمال کے بیان میں "تحفۃ العوام" اردو زبان میں ایک قدیم ترین کتاب ہے اس میں اس عقیدہ رجعت کا بیان ان مختصر الفاظ میں کیا گیا ہے۔

اور ایمان لانا رجعت پر بھی واجب ہے یعنی جب امام مهدی ظہور و خروج فرمائیں گے اس وقت مومن خاص اور کافر اور منافق بخوبی زندہ ہوں گے اور ہر ایک اپنی داد اور انعامات کو پہنچے گا اور ظالم مسزا و تعزیر پاے گا۔ (تحفۃ العوام)

جهور امت مسلم کا عقیدہ ہے اور یہی قرآن مجید اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات نے بتایا ہے کہ مرنے کے بعد تمام بني آدم، مومن و کافر اور صارع و فاسق و فاجر قیامت ہی میں زندہ کیے جائیں گے اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے جزا و مسزا اور ثواب و عذاب کا فیصلہ ہوگا۔ لیکن شیعہ حضرات کے نزدیک قیامت سے پہلے امام مهدی کے ظہور پر بھی ایک قیامت قائم ہوگی اور اس میں مسزا اور عذاب دینے والے خود امام مهدی ہوں گے۔ اس طرح وہ خداوندی صفت "عزیز ذوق انتقام" کے بھی حامل ہوں گے۔

# قرآن مجید میں تحریف اور کمی بیشی

یہ عقیدہ بھی اُسی عقیدہ امامت کے لازمی نتائج میں سے ہے جو مذہب شیعہ کی اساس و بنیاد ہے — جیسا کہ پہلے بھی عرض کیا جا چکا ہے راقم سطور اس سے ناواقف نہیں ہے کہ ہمارے زمانہ کے عام شیعہ علماء اس سے انکار فرماتے ہیں کہ وہ قرآن پاک میں تحریف اور کمی بیشی کے قائل ہیں — اس وقت ہم کو اس سے بالکل بحث نہیں کہ یہ انکار واقعہ کے لحاظ سے صحیح ہے یا غلط، اور ان کے اُمّہ مصتوں کی اُن بے شمار روایات کی موجودگی میں جو مذہب شیعہ کی مستند ترین کتابوں میں روایت کی گئی ہیں اور جو قطعیت کے ساتھ یہ ثابت کرنی ہیں کہ قرآن پاک میں تحریف اور کمی بیشی ہوئی ہے، کسی شیعہ عالم کے لیے اس انکار کی گنجائش بھی ہے یا نہیں — بہر حال اس وقت ہم اس سے بالکل صرف نظر کرنے ہوئے اپنے زمانے کے ان علماء شیعہ کے بارہ میں کچھ عرض کرنا نہیں چاہتے — لیکن کوئی بھی شیعہ عالم کسی واقعہ کے سامنے اس سے انکار کی جرات نہیں کر سکتا کہ ماضی میں (خاص طور سے ان کے خاتم المحدثین اور مذہب شیعہ کے ترجمان عظیم علامہ باقر علیہ کے زمانہ یعنی دسویں اور گیارہویں صدی ہجری بلکہ اس کے بعد تک بھی) شیعہ علماء و مصنفوں جو اپنے علم اور مذہب شیعہ کی معرفت میں بعد کے علماء سے یقیناً فائز تھے وہ پوچھے ادعا کے ساتھ بھی کہتے اور لکھتے رہے کہ موجودہ قرآن میں تحریف، تغیر و تبدل اور کمی بیشی ہوئی ہے، اور وہ اپنی تھانیف میں اس کا بھی اظہار کرتے رہے کہ ہمارے اُمّہ مصتوں کی روایات یہی بتلاتی ہیں اور ہمارے علماء متقدیں کا

یہی عقیدہ رہا ہے اور جن شیعہ علما نے اس کے خلاف رائے ظاہر کی ہے ان کی تعداد بس اتنی ہے کہ آسانی سے ان کو انگلیوں پر گناجا سکتا ہے (عنقریب ہم خود علامہ شیعہ کی شہادتیں اس سلسلہ مذکور ناظرین کریں گے۔)

الغرض اس وقت اس عنوان کے تحت ان صفحات میں ہم جو کچھ عرض کرنا چاہتے ہیں اس کا تعلق انہی شیعہ علامہ و مصنفین سے سمجھنا چاہیے جنہوں نے اپنی تصانیف میں اعتراض بلکہ دنکے کی چوت پر دعویٰ کیا ہے اور اپنے نقطہ نظر کے مطابق اس کے دلائل بھی پیش کیے ہیں کہ قرآن میں تحریف ہوئی ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد جو لوگ بر اقتدار ہے یعنی خلفاءٰ ثلاثہ انہوں نے اپنی سیاسی اور حکومتی مصلحتوں اور نفسانی خواہشوں کے مطابق اُس میں کمی بیشی اور ہر طرح کا تغیر و تبدل کیا ہے — تو اسی عقیدہ کے باوجود میں ہم نے عرض کیا ہے کہ یہ بھی عقیدہ امامت ہی کے لازمی تباہ میں سے ہے۔ سطور ذیل میں ہم اسی کی کچھ وضاحت کرنا چاہتے ہیں۔

## تحریف کا عقیدہ، مسلمہ امامت کا لازمی نتیجہ کیوں؟

مسلمہ امامت کے بارہ میں قریبًا چالیس عنوانات کے تحت گزشتہ صفحات میں جو کچھ لکھا گیا ہے اس سے ناظرین کرام کو شیعہ مذہب میں اس عقیدہ کی غیر معمولی اہمیت کا عالم ہو چکا ہے اور یہ معلوم ہو چکا ہے کہ عقیدہ توحید و رسالت اور عقیدہ قیامت و آخرت کی طرح یہ بھی دین کا بنیادی عقیدہ اور جزو دیانت و شرط صحات ہے، بلکہ اس کا درجہ قیامت و آخرت کے عقیدے سے مقدم ہے — اس سلسلہ میں جو کچھ پہلے لکھا جا چکا ہے اگرچہ بھی کافی ہے، لیکن یہاں ہم کو جو کچھ عرض کرنا ہے، اسکے لیے ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ اس موضوع (شیعہ مذہب میں عقیدہ امامت کی اہمیت

وعظمت) سے متعلق ائمہ معصومین کے چند اور ارشادات بھی تدری ناظرین کے  
جا میں — ملاحظہ فرمایا جائے۔

### شیعہ مذهب میں عقیدہ امامت کا درجہ

اور اس کی عظمت و اہمیت

اصول کافی "کتاب الکفر والایمان" میں ایک باب ہے "باب عامم الاسلام" اس میں پہلی روایت ہے۔

امام باقر علیہ السلام سے روایت ۱

کہ آپ نے فرمایا پانچ رکنوں پر  
اسلام کی بنیاد قائم ہے نماز - زکوٰۃ  
روزہ - حج - اور امامت (یعنی

عقیدہ امامت کو مانا) اور ان اکان  
میں سے کسی رکن کے بارے میں بھی

انہے اہتمام سے اعلان نہیں کیا گیا  
جتنے اہتمام سے اُس کے بارے میں کیا گیا۔

عن ابی جعفر علیہ السلام

قال بنی الاسلام علی  
خمس الصلوٰۃ، والزکوٰۃ،  
والصوم، والحج والولایة،  
ولم يناد بشیء مانودی  
بالولایة۔

اصل کافی م ۲۶۸

پھر اسی باب میں امام باقر ہی سے جابر زراہ کی روایت ہے جس کا مضمون بلکہ  
الفاظ بھی فربت ہی ہیں۔ البتہ اس کے آخر میں یہ افنا فر ہے۔

زراہ نے بیان کیا کہ میں نے (امام باقر

کا یہ ارشاد سن کر ان سے) عرض کیا کہ

ان پانچوں اکان ہیں کون فضل ہے؟

تو آپ نے فرمایا کہ عقیدہ امامت کا مانا فضل ہے۔

قال زراۃ فقلت ذات

شیء من ذالک افضل ؟

فقال الولایة افضل۔

م ۲۶۸

اوہ اسی باب میں امام باقر کے حاجز اے امام جعفر صادق کی روایت ہے کہ۔

عن الصادق عليه السلام      امام جعفر صادق نے فرمایا کہ اسلام  
 قال قال اثنا فی الاسلام      کے تین بارے ہیں (جن پر اسلام فتا  
 ثلثة، الصلوة والزکوة      ہے)۔ ایک نماز، دوسرا زکوٰۃ اور  
 والولایة، لاتصح واحدة      تیسرا عقیدہ امامت، اور ان میں  
 منهں الابصاحتها۔      سے کوئی بھی صحیح نہیں ہوتا اپنے  
 ساقی کے بغیر۔

۳۶۵

اس باب میں انہی دو نوں حضرات (امام باقر و امام جعفر صادق) آسی مفہوموں کی  
 اور بھی متعدد روایتیں ہیں، ہم نے صرف انہی تین روایتوں کا نقل کر دیا کافی سمجھا ہے  
 — ان میں صراحت کے ساتھ بیان فرمایا گیا ہے کہ مُسْلِم امامت کو ماننا نماز اور زکوٰۃ ہی  
 کی طرح دین اسلام کا رکن ہے اور ان سب ارکان میں اعلیٰ فضل ہے۔ اور اس کو  
 مانے اور اس پر بیان لائے بغیر نماز اور زکوٰۃ بھی ادا نہیں ہوتی (جس طرح توحید درست  
 پر بیان لائے بغیر کسی کی نمازو زکوٰۃ ادا اور قابل قبول نہیں ہو سکتی)

اس کے بعد اس موضوع (مزہب شیعہ میں مُسْلِم امامت کی اہمیت و عظمت)  
 سے متعلق اسی اصول کافی "کتاب المجموع" کے آخری باب "باب فيه نتف وجواجم  
 من الرواية في الولاية" کی دو روایتیں ناظرین کرام اور ملاحظہ فرمالیں۔

الله کے ہر پیغمبر نے عقیدہ امامت کی تعلیم دی  
 اور ہر آسمانی کتاب میں اس کا حکم دیا گیا

عن ابی عبد اللہ علیہ السلام      امام جعفر صادق سے روایت ہے  
 قال ولایتنا ولایة الله      آپ نے فرمایا کہ ہماری ولایت

الى لم يبعث النبي **قط** (امامت وحاکیت) بینہ اللہ کی  
و لایت و حاکیت ہے اور ہر نبی اسکی  
حکم کر کر بعوث ہوا ہے۔

اصول کافی م ۲۶۶

پھر اسی صفحہ پر امام جعفر صارق کے صاحبزادے شیعہ حضرات کے ساتوں امام موسیٰ کاظم  
کا پیر ارشاد منزد کے ساتھ روایت کیا گیا ہے۔

عن ابی الحسن علیہ السلام ابوالحسن (یعنی موسیٰ کاظم) سے  
قال ولایة على مكتوبة روایت ہے آپ نے فرمایا (امیر المؤمنین)  
علیٰ کی ولایت و امامت تمام انبیاء  
عیلهم السلام کے صحیفوں میں لکھی  
ہوئی ہے، اور اللہ نے جو بھی رسول  
علیہ وآلہ ووصیۃ علی  
علیہ السلام۔

اصول کافی م ۲۶۷

ساتھ بھیجا (مطلوب یہ کہ خدا کے ہر نبی نے اپنی امت کو پر دنوں باشیں بھی  
بتلائیں اور ان پر ایمان لانے کی دعوت دی)۔

یہ تو ناظرین کرام کو پہلے معلوم ہو چکا تھا کہ امامت کا عقیدہ مذہب شیعہ میں  
توحید و رسالت کے عقیدہ ہی کی طرح دین اسلام کی بنیاد اور اس پر ایمان لانا شرطِ خاتما  
ہے — یہاں جو روایات ناظرین کرام نے ملاحظہ فرمائیں ان سے مزید یہ معلوم ہو گیا  
کہ عقیدہ امامت نماز، زکوٰۃ اور حج و روزہ کی طرح اسلام کا رکن اور ان سب میں  
اہم و فضل ہے۔ نیز یہ کہ اللہ نے جتنے بھی نبی دنیا میں بھیجے سنے اپنی امتوں کو  
حضرت علی اور ان کی اولاد میں ہونے والے گیارہ اماموں کی امامت پر ایمان لانے

کی دعوت دی تھی اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے پیغمبر ول پر جو بھی کتابیں اور صحیفے نازل ہوئے سب میں حضرت علی کی امامت کا بیان و اعلان فرمایا گیا تھا۔

### ایک اہم سوال، قرآن میں عقیدہ امامت کا ذکر کیوں نہیں؟

ائمہ معصومین کے ارشادات عقیدہ امامت کی پیغمبری اہمیت و غلط معلوم ہونے کے بعد قدرتی طور پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ پھر قرآن مجید میں امامت کا عقیدہ کیوں بیان نہیں فرمایا گیا؟ — عقیدہ تحریک و رسالت اور اسی طرح قیامت و آخرت کا بیان قرآن پاک میں سیکڑوں جگہ خلف عنوانات سے فرمایا گیا ہے۔ لیکن حضرت علی کی امامت کا بیان ایک حصہ بھی نہیں فرمایا گیا۔ آخر اپاکیوں ہے جبکہ ساتویں امام مصوم موسیٰ کاظم کا ارشاد ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے پہلے جو کتابیں اور جو صحیفے پیغمبر ول پر نازل ہوئے ان سب میں حضرت علیؑ کی ولایت و امامت کا عقیدہ بیان کیا گیا تھا۔ پھر اللہ کی آخری کتاب قرآن مجید میں جو اسی امت کی ولایت کے لیے نازل ہوئی جس کے حضرت علیؑ امام بنائے گئے تھے ان کی امامت کا بیان کیوں نہیں فرمایا گیا اور قرآن میں کوئی ایک آیت بھی اس بارے میں کیوں نازل نہیں فرمائی گئی؟

### تحریف کا دعویٰ اسی سوال کا جواب:

اس سوال کا جواب خود ائمہ معصومینؑ کی ایک روپیں سیکڑوں روایتوں سے ملتا ہے وہ یہ ہے کہ قرآن میں علی علیہ السلام کی امامت کا صدر ہا جگہ ماف حماف بیان فرمایا گیا تھا۔ لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد جن لوگوں نے غاصبانہ طور پر خلافت اور حکومت پر قبضہ کر لیا، انھوں نے قرآن میں سے وہ آئینیں یا وہ

کلامات نکال دئے جن میں حضرت علی اور ان کے بعد کے ائمہ معصومین کی امامت کا بیان فرمایا گیا تھا اور ان کے نام تک ذکر فرمائے گئے تھے۔

اسی کتاب میں جہاں امامت کے مذکور پر فضیل سے لکھا گیا ہے وہاں مختلف عنوانات کے تحت خاص کر زیر عنوان "قرآن مجید میں امامت والی کا بیان" ایسی متعدد روایات ناظرین کرام ملاحظہ فرمائچے ہیں جن میں قرآن پاک میں اس طرح کی تحریف کا ذکر کیا گیا ہے۔ اس سلسلہ کی چند اور روایتیں بھی یہاں ملاحظہ فرمائی جائیں۔

### تحریف کے بارے میں ائمہ کے ارشادات:

سورہ الحزب کے آخری رکوع میں آیت ہے "وَمَنْ يَطْعِمُ اللَّهَ دِرْسُولَهُ فَقَدْ فَانَّ فَوْزَ اعْظَمِهَا" (اور جو کوئی فرمانبرداری کرے اللہ کی اور اس کے رسول کی تودہ بڑی کامیابی حاصل کرے گا) اس آیت کے بارے میں اصول کافی میں ابو بھیر کی روایت ہے کہ امام جعفر صادق نے فرمایا کہ

یہ آیت اس طرح نازل ہوئی تھی "وَمَنْ يَطْعِمُ اللَّهَ دِرْسُولَهُ فَيَنْهَا  
وَلَا يَهُدِي اللَّهُ عَلَى وَلَا يَعْلَمُهُ مَنْ بَعْدَهُ" فَقَدْ فَانَّ فَوْزَ اعْظَمِهَا  
 (جس کا مطلب یہ تھا کہ جو کوئی علی اور ان کے بعد کے ائمہ کے بارے میں اللہ اور اس کے رسول کی بات مانے اور فرمانبرداری کرے گا وہ بڑی کامیابی حاصل کرے گا) مطلب یہ ہوا کہ اس آیت میں حضرت علی اور ان کے بعد کے تمام ائمہ کی امامت کا ماحت کے ساتھ بیان فرمایا گیا تھا لیکن اس میں سے "وَلَا يَهُدِي اللَّهُ عَلَى وَلَا يَعْلَمُهُ مَنْ بَعْدَهُ" کے الفاظ نکال دیے گے جو موجودہ قرآن میں نہیں ہیں،  
 (اصول کافی ص ۲۶۲)

اصول کافی کے اس سے لگے ہی صفحہ پر امام باقر سے روایت ہے۔  
 عن ابی جعفر علیہ السلام قال نزل جبریل بهذہ الآية  
 علی محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اشترا به انفهم  
 ان یکفروا بِمَا انْزَلَ اللّٰهُ فِي عَلٰی بَعْدًا۔ الآية (۲۶۳)  
 مطلب ہے کہ سورہ بقرہ کی اس آیت نو میں "فِي عَلٰی" کا الفظ  
 تھا جو نکال دیا گیا اور موجودہ قرآن میں نہیں ہے۔

پھر اس کے لگے صفحہ پر امام جعفر صادق سے روایت ہے آپ نے فرمایا۔  
 نزل جبریل علی محمد صلی اللہ علیہ وآلہ  
 صلی اللہ علیہ وآلہ بهذہ آیۃ هکذا "نَا يَا يٰهَا الَّذِينَ  
 ہوئے تھے۔" نیا ایسا کتاب امنوا بما  
 اور وَا الْكِتَابَ أَمْنَوْا بِمَا  
 نَزَّلْنَا فِي عَلٰی نُورًا مِّنْ بَيْنَ  
 (اصول کافی م ۲۶۳)

اس میں اہل کتاب سے مطالب کیا گیا تھا کہ ہم نے علی کے بائے میں جو حکم  
 نازل کیا ہے جو نور مبین ہے اس پر ایمان لاو اور اس کو قبول کرو۔ یہ آیت موجودہ  
 قرآن میں کہیں نہیں ہے، مطلب یہ ہوا کہ یہ آیت ہی نکال دی گئی ہے۔

پھر اصول کافی کے اسی باب میں امام جعفر صادق سے ابو بھیر کی روایت ہے۔

|                                                     |                                          |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------------|
| عن ابی عبد اللہ علیہ سورة معاجم کی پہلی آیت "سَأَلَ | السلام فی قولہ تعالیٰ سَأَلَ سائل بعذاب  |
| سائل، الآیۃ کے بائے میں                             | داقع لِلْكُفَّارِنَ بِوَلَابِ علی        |
| آپ نے فرمایا کہ خدا کی قسم جبریل                    | محمد صلی اللہ علیہ وآلہ پر یہ آیت اس طرح |

لیں لہ دافع " ثم قال  
لے کر نازل ہوئے تھے سال  
سائل بعذاب واقع للکفّرین  
هكذا وانہ نزل بها  
بولاية على لیس له  
جبریل علی محمد صلی  
الله عليه وآلہ -  
دافع۔

(اصول کافی ص ۲۶۶)

مطلوب یہ ہوا کہ آیت میں سے "بولاية علی" کے الفاظ نکال دیے گئے۔  
پھر اصول کافی کے اسی باب میں اس کے الگ صفحہ پر امام باز کی روایت ہے۔

قال نزل جبریل بهذہ آپ نے فرمایا کہ جبریل (سورہ زوار  
الآلیة هكذا.... نایاہما  
کی آیت ن ۱۱) اس طرح لے کر نازل  
الناس قد جعله کم الرسول  
بالمحن من ربکم في ولایة  
اللہ کے رسول تھا اسے پرو رددگار کی  
على فامنوا خیر الکم و ان  
طرف سے علی کی ولایت و امامت  
تکفروا بولاية على فان  
کے بائے میں حق بات لے کر آگئے  
لہ ما فی السموت دما  
ہیں، پس تم اس پر ایمان لے آؤ اور  
نکلو کلو، اسی میں تھا اسے لیے  
نکلو کلو، اسی میں تھا اسے لیے  
لہ ما فی السموت دما  
فی الارض۔

(اصول کافی ص ۲۶۶)

و امامت کا انکار کرو گے (تو تھاری خبریت نہیں ہے) آسمانوں میں اور  
زمین میں جو کچھ ہے سب اللہ ہی کا ہے (اسے تھاری کوئی پرواہ نہیں)

مطلوب یہ ہوا کہ اس آیت میں صراحت کے ساتھ حضرت علی کی ولایت و امامت  
کا ذکر تھا اور اس پر ایمان لانے اور قبول کرنے کا مطالبہ کیا گیا تھا اور انکار کرنے  
اور نہ ماننے پر وعدہ سنائی گئی تھی۔ لیکن۔ یہ صنون اس آیت سے نکال دیا گیا اور

موجودہ قرآن میں ”فی ولایہ علی“ اور ”بولایہ علی“ کے الفاظ نہیں ہیں۔  
اگر کسی صفحہ پر امام بخاری سے روایت ہے۔

عن ابن جعفر علیہ السلام      آپ نے فرمایا کہ سورہ نباد کی آیت  
 قال هکذا انزلت هذه      (یہ) اس طرح نازل ہوئی تھی  
 الآية ”ولوا نهم فعلوا ما      (اس میں فرمایا گیا تھا) کا اگر یوگ  
 يو عطون به في علی لكان      اس کے مطابق عمل کریں جو ان کو  
 خیراللهem۔      نصیحت کی گئی ہے علی کے بارے میں  
 (اصول کافی ص ۲۷۴)  
 توان کرنے میں بہتر ہو گا۔

مطلوب یہ ہے کہ اس آیت کا خاص تعلق حضرت علی سے تھا لیکن اس میں سے  
 فی علی ”نکال دیا گیا، جو موجودہ قرآن میں نہیں ہے۔  
 ناظرین اس سلسلہ میں اصول کافی کے اسی باب کی ایک روایت اور ملاحظ  
 فرمالیں، اس میں قرآن پاک کی دو مختلف مقامات کی آیتوں میں اسی طرح کی تحریف  
 کا ذکر کیا گیا ہے۔

عن ابن جعفر علیہ السلام      امام باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ (سورہ  
 قال نزل جبریل بهذه      بنی اسرائیل کی آیت ۹۸) ”فابنی  
 الآية هکذا“ فابنی اکثر      اکثر الناس لا کفروا“ اہ جبریل  
 الناس بولاية علی الا      اس طرح لے کر نازل ہوئے تھے کہ اس میں  
 لا کفروا“ سے پہلے ”بولایہ علی<sup>۱</sup>  
 بھی تھا (جنکال دیا گیا ہے)

قال ونزل جبریل بهذه      اور امام باقر نے فرمایا کہ (سورہ کافیت  
 الآية هکذا اوقل الحق      کی آیت ۹۷) جبریل اس طرح لے کر

نَازَلْتُ مَعَكُمْ فِي وِلَايَةِ عَلِيٍّ  
 مَنْ رَبَّكُمْ فِي وِلَايَةِ عَلِيٍّ فَنَّ  
 شَاءَ فَلِيُوْمَنْ وَمَنْ شَاءَ  
 فَلِيُكْفَرَ اَنَا اَعْتَدْنَا  
 لِلظَّالِمِينَ أَلْ مُحَمَّدْ نَارًاً  
 أَلْ مُحَمَّدْ نَارًاً اَه

مطلوب یہ ہوا کہ اس آیت میں سے ”فِي وِلَايَةِ عَلِيٍّ“ اور ”أَلْ مُحَمَّدْ“ کے کلمات نکال دیے گئے جو موجودہ قرآن میں نہیں ہیں۔  
 یہ سب روایتیں اصول کافی کے ایک ہی باب ”بَاب فِي هَذِهِ نَكْتَ وَنَقْمَنِ التَّنْزِيلِ فِي الْوِلَايَةِ“ کی تھیں، اب شیعہ حضرات کی اسی اصلاح الکتب ”أصول کافی“ کے ”بَاب فَضْلِ الْقُرْآنِ“ کی ایک روایت اور ملاحظہ فرمائی جائے۔ یہ اس باب کی آخری روایت ہے۔

## قرآن کا قریباً دو تہائی حصہ غائب کر دیا گیا:

|                                      |                                           |
|--------------------------------------|-------------------------------------------|
| ہشام بن سالم سے روایت ہے کہ          | عَنْ هَشَامِ بْنِ سَالِمٍ عَنْ            |
| امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا | ابْنِ عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  |
| کہ وہ قرآن جو جبریل علیہ السلام      | قَالَ إِنَّ الْقُرْآنَ الَّذِي            |
| محمد صلی اللہ علیہ وآلہ پر لیکر نازل | جَاءَ بِهِ جَبْرِيلُ عَلَيْهِ             |
| ہوئے تھے اُس میں سترہ (ستہزار)       | السَّلَامُ إِلَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ |
| آیتیں تھیں۔                          | عَلَيْهِ وَآلِهِ سَبْعَةُ عَشَرُ          |

الفایہ

موجودہ قرآن میں خود شیعہ مصنفین کے لکھنے کے مطابق بھی کل آیات چھوڑا رہے گے اور پرہیں پوری سائیٹ پر چھوڑا رہی نہیں ہیں۔ "اصول کافی" کے شایح علامہ قزوینی نے اسی روایت کی شرح کرتے ہوئے موجودہ قرآن کی آیات کی تعداد کے بارے میں دو قول ذکر کیے ہیں، ایک یہ کہ ان کی تعداد چھوڑا رہیں سو چھپن (۶۳۵) اور دوسرا قول یہ کہ ان کی تعداد چھوڑا رہ دو چھپتیس ہے (۶۲۳) اور "باب فضل القرآن" کی اس روایت میں امام جعفر صادق کا ارشاد لفظ کیا گیا ہے کہ جو قرآن حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ پر لے کر جریل نازل ہوئے تھے اس کی آیتوں کی تعداد سترہ ہزار (۶۰۰) تھی، تو اس روایت کے مطابق قریبًاً دو تھائی قرآن غائب کر دیا گیا۔ اسی بناء پر اس روایت کی شرح میں علامہ قزوینی نے لکھا ہے۔

|                                      |                                  |
|--------------------------------------|----------------------------------|
| مراد اینست کہ بساۓ ازاں              | امام جعفر صادقؑ کے ارشاد کا مطلب |
| بھی ہے کہ جریل کے لائے ہوئے          | قرآن ساقط شدہ و در مقابض         |
| اصل قرآن میں سے بہت سا حصہ           | مشہورہ نیست۔                     |
| ساقط اور غائب کر دیا گیا ہے اور      | (صافی شرح اصول کافی آخری         |
| قرآن کے موجودہ مشہور نسخوں میں نہیں۔ | جلد۔ باب فضل القرآن)             |

## اسی سلسلہ میں حضرت علی کا ایک عجیب ارشاد:

"احجاج طبری" شیعہ مذہب کی مقبرہ مستند کتابوں میں ہے، پہلے بھی اسکا ذکر آچکا ہے۔ اس میں ایک زندگی کے ساتھ حضرت علی مرفیعؑ کا طولی مکالمہ لفظ کیا گیا ہے (جس کو اگر اردو میں منتقل کیا جائے تو راقم سطح کا اندازہ ہے کہ قریبًاً جو اس صفحے کا رسالہ ہو جائے گا) اس طولی مکالمہ میں اس زندگی نے قرآن مجید پر بہت سے اعتراضات کیے ہیں، اور حضرت علیؑ نے ان کا جواب رہا ہے — ان میں

ایک اعتراض اس کا یہ بھی تھا کہ سورہ نباد کے پہلے رکوع کی آیت "وَإِنْ خَفْتُمُ الْأ  
نَقْسُطْوَا فِي الْيَتَامَىٰ فَانْكُحُوا مَاطَابَ لِكُمْ مِنَ النِّسَاءِ الْأُذِيَّةِ" میں شرط  
و جز کے درمیان وہ تعلق اور حجور نہیں ہے جو شرط و حزا میں ہونا چاہیے۔

(احتجاج م ۱۲۲ طبع ایران)

اس کا جواب حضرت علی کی زبان سے احتجاج میں یہ نقل کیا گیا ہے کہ  
هومما قد مت ذکرہ من یا اس قبیل سے ہے جس کا میں پڑھ  
ذکر کرچکا ہوں یعنی یہ کمنافین نے  
اسقط المناافقین من القرآن، و بین القول فی  
قرآن میں سے ہوت پچھ ساقط کر دیا  
ہے اور اس آیت میں (یہ نظر فرمدی  
ہے کہ) "ان خفتم فی الیتامی"  
اور فانکھو امطا ب لکم من النساء من الخطاب د  
القصص اکثر من ثلث  
القرآن (م ۱۲۸) النساء کے درمیان ایک تہائی  
قرآن سے زیادہ تھا (جو ساقط اور غائب کر دیا گیا ہے) اس میں خطاب  
تھا اور قصص تھے۔

احتجاج طرسی کی اس روایت کے مطابق حضرت علی مرفئی نے ارشاد فرمایا ہے  
کہ اس ایک آیت کے درمیان سے منافقین نے ایک تہائی قرآن سے زیادہ غائب  
کر دیا ہے۔ اس سے اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ پوئے قرآن سے کتنا غائب کیا گیا ہوگا۔  
اس مکالمہ میں اس زندگی کے دوسرے متعدد اعتراضات کے جواب میں بھی  
حضرت علی مرفئی نے قرآن میں تحریف و کمی و بیشی اور تغیر و تبدل کا ذکر فرمایا ہے۔  
پھر اس زندگی کے ایک اعتراض کا جواب دیتے ہوئے یہ بھی فرمایا ہے۔

حسبك من الجواب عن اس معاملہ میں اور اس موقع پر

هذا الموضع ماسمعت جواب تم نے مجھ سے سن لیا بس  
 فان شریعة التقىۃ تحظر وہی تھا کیا کافی ہوا جا ہے  
 القسم باکثر منه کیونکہ ہماری شریعت کا تقیہ کا حکم  
 اس سے زیادہ صراحت اور دفعتے (الحجاج طبری طبع ایران ۱۷۵)  
 مانش ہے۔

بظاہر مطلب ہے کہ جن منافقین نے قرآن میں یہ تحریف اور کمی بیشی کی ان کا  
 نام ظاہر کرنے سے تقیہ کا حکم مانع ہے۔ عجیب بات ہے قرآن میں تحریف اور  
 کمی بیشی کا عقیدہ ظاہر کرنے سے تقیہ مانع نہیں ہوا لیکن تحریف کرنے والے منافقین  
 کا نام ظاہر کرنے سے تقیہ مانع ہو گیا۔ داعی یہ ہے کہ یہ مکالمہ اور اس طرح کی  
 ساری روایتیں خانہ ساز ہیں حضرت مرفقی اور تمام ہی بزرگان اہل بیت کا دامن  
 ان خرافات سے پاک ہے۔

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم وَهُوَ الْمُصَلِّی عَلَیْہِ وَآلِہٖ وَسَلَّمَ  
 صلی اللہ علی قرآن وہ تھا جو حضرت علی نے مرتب فرمایا تھا  
 وہ امام غائب کے پاس ہے اور موجود قرآن سے مختلف ہے

یہ بات بھی مذهب شیعہ اور شیعی دنیا کے معروف مسلمان میں سے ہے کہ حضرت علی  
 مرفقی نے قرآن مرتب فرمایا تھا اور وہ اُس کے بالکل مطابق تھا جو رسول اللہ صلی اللہ  
 علیہ وسلم پر نازل ہوا تھا، اور موجودہ قرآن سے مختلف تھا وہ حضرت علی ہی کے پاس ہا  
 اور ان کے بعد ان کی اولاد میں سے اُمُّ کے پاس رہا اور اب وہ امام غائب کے پاس  
 ہے اور جب وہ ظاہر ہوں گے تب ہی اُس قرآن کو بھی ظاہر فرمائیں گے اس سے پہلے  
 کوئی اس کو نہیں دیکھ سکتا۔ اس مسلمان میں ”أصول کافی“ کی متدرج ذیل دو

روایتیں نذرِ ناظرین ہیں — اصول کافی کتاب الحجۃ میں ایک باب ہے  
 باب انه لم يجمع القرآن باب اس بیان میں کہ پہنچے قرآن کو  
 كلہ الا الائمۃ علیهم اگر علیہم السلام کے سوا کسی نے بھی  
 جمع نہیں کیا (یعنی پورا قرآن اگر کے  
 السلام سراکسی کے پاس بھی نہیں تھا اور نہیں ہے۔)

اس باب میں پہلی روایت ہے کہ امام باقر علیہ السلام نے فرمایا۔  
 ما ادعی احد من الناس جو آدمی یہ دعویٰ کرے کہ اس کے  
 پاس پورا قرآن ہے جس طرح کہ  
 نازل ہوا تھا، وہ کذاب ہے۔ السُّنْعَانِي  
 کی تنزیل کے مطابق قرآن کو صرف  
 علی بن ابی طالب ہی نے اور انکے  
 بعد امام علیہم السلام نے جمع کیا اور کہ  
 محفوظ رکھا۔

(اصول کافی م ۱۳۹)

اور اسی اصول کافی کے "باب فضل القرآن" میں امام جعفر صادق سے روایت ہے۔

فاذَا قامَ الْقَائِمُ فَرَأَ كتب الله عزوجل على  
 جب قائم (یعنی امام مهدی غائب)  
 ظاہر مولیٰ کے تودہ قرآن کو اہلی اور  
 صحیح طور پر ہیں گے اور قرآن کا  
 وہ نسخہ کمالیں گے جس کو علی علیہ السلام  
 نے لکھا تھا۔ اور امام جعفر صادق  
 نے یہ بھی فرمایا کہ جب علی علیہ السلام  
 نے اس کو لکھ لیا اور پورا کر لیا، تو

الذی کتبه علی علیہ  
 التلام و قال اخرجه علی  
 علیہ السلام الى الناس حين  
 فرغ منه و کتبه فقال لهم

هذا كتاب الله عز وجل  
 كما انزله الله على محمد  
 صلى الله عليه واله جمعته  
 من اللوحين فقالوا  
 هؤلا عندنا مصحف  
 جامع فيه القرآن لا  
 حاجة لنا فيه فقال اما  
 والله ما ترون بعد يومكم  
 هذا -  
 (أصول کافی ص ۶۱)

لگیں۔ سے (یعنی ابو بکر و عروغیرہ سے)  
 کہا کہ یہ اللہ کی کتاب ہے ٹھیک لگنے کے  
 مطابق جس طرح اللہ نے محمد صلی اللہ  
 علیہ والہ پر نازل فرمائی تھی میں نے  
 اس کو لوچن سے جمع کیا ہے۔  
 زان لوگوں نے کہا کہ ہمکے پاس  
 یہ جامع مصحف موجود ہے اس میں  
 پورا قرآن ہے، ہم کو تمھارے جمع  
 کیے ہوئے اس قرآن کی حضورت  
 نہیں۔ تو علی علیہ السلام نے فرمایا

خدا کی قسم اب آج کے بعد تم کبھی اس کو دیکھ بھی نہ سکو گے۔

بہر حال کتب شیعہ کی یہ روایات جن میں موجودہ قرآن میں تحریف، اسقاط اور  
 اضافے اور تغیر و تبدل کا ذکر ہے۔ خاص کردہ روایات جن میں قرآن میں سے حضرت علی  
 اور امام رضا کا ذکر نہ کال دینے کا ذکر کیا گیا ہے۔ شیعہ حضرات کی طرف سے اس سوال کا  
 بھی میں آنے والا جواب پیش کرنی ہیں کہ جب عقیدہ امامت توحید و رسالت ہی کے درجہ  
 کا بنیادی عقیدہ ہے تو اس کا ذکر قرآن مجید میں کیوں نہیں کیا گیا؟ — راقم سطوانے  
 اسی بنیاد پر عرض کیا تھا کہ قرآن میں تحریف اور کمی بیشی کا عقیدہ مذہب شیعہ کی اساس  
 و بنیاد عقیدہ امامت کے لوازم میں سے ہے — اس کے علاوہ اس عقیدہ کی  
 تصنیف کا ایک خاص محکم اور مقداری بھی ہے کہ حضرات شیخین و ذوالنورین کو غصب  
 خلافت اور غصب قدک وغیرہ جرام کے علاوہ کتاب اللہ کی تحریف کا بھی مجرم ثابت کیا جائے  
 جو یقیناً شدید ترین جرم اور بدترین کفر ہے۔

## مسئلہ تحریف اور شیعہ علماء متفقین :

جیسا کہ اس عاجز نے عرض کیا تھا شیعہ حضرات کے خاتم المحدثین اور مذہب شیعہ کے رجحان عظیم علماء باقر غلبی کے زمانے یعنی دسویں گیارہویں صدی ہجری بلکہ اس کے بعد تک بھی لاگر کوئی ضرورت اور مصلحت ترقی کی داعی نہ ہوتی (تو عام طور سے شیعہ علماء بہلا اپنے اس عقیدے کا اظہار کرتے بلکہ اپنی تصانیف میں دلائل سے اس کو ثابت کرنے کی کوشش کرتے تھے کہ موجودہ قرآن معروف ہے، اس میں کمی بیشی اور ہر طرح کا تغیر تبدل ہوا ہے (جیسا کہ ان کے امکن کی روایات میں ہے اور اصلی قرآن وہ ہے جو مولیٰ علیؑ نے جمع کیا تھا، وہ امام آخر الزماں کے پاس ہے)

## علامہ نوری طبری کی "فضل الخطاب"

ہم جیسوں کے لیے آسان بلکہ ممکن نہیں تھا کہ شیعہ علماء متفقین کی تلقا حاصل کر کے ان کا مطالعہ کرتے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کا یہ انتظام فرمایا کہ اب سے قریباً سو اسوناں پہلے جب شیعہ علماء نے عام طور سے عقیدہ تحریف سے انکار کی پالیسی اپنالی اور اس اہم مسئلہ پر اپنا عقیدہ وہی ظاہر کرنے لگے جو سنیوں کا ہمیشہ عقیدہ ہے (یعنی یہ کہ موجودہ قرآن بعینہ وہ کتاب اللہ ہے جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے رسول اللہ ﷺ صلَّى اللہُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ پر نازل ہوئی تھی، اور اس میں ہرگز کوئی تحریف اور کمی بیشی نہیں ہوئی) تو ایک بہت بڑے شیعہ عالم محدث اور مجتهد علامہ نوری طبری نے یہ محسوس کر کے کہ اپنے اصل مذہب ایخاوف اور امیر مغضوبین کے ایک دونہیں، سیکڑوں بھی نہیں، بلکہ ہزاروں ارشادات کے خلاف، بغاوت ہے (اور شیعی دنیا کو اس و اس بالے میں ترقی کی کوئی ضرورت اور مجبوری بھی نہیں ہے) اس موضوع پر ایک

مسئل ضخم کتاب حضرت علی رفیٰ کی طرف منسوب شہر بخف اشرف میں خاص مشہد ایم المؤمنین میں بیٹھ کر لکھی۔ اُن کتاب کا نام ہے "فضل الخطاب فی اثبات تحریف کتاب رب الارباب" یا توی ضخم ہے کہ اگر اس کو عام فہم اور دوں منتقل کیا جائے تو اندازہ ہے کہ اس کے صفحات ہزار سے کم نہ ہوں گے کچھ اور پیسی ہوں گے۔ اس کتاب کے مصنف علام فوری طبری نے لپنے شبی نقطہ نظر کے مطابق اس میں کے ثبوت میں دلائل کے انبیاء کا دیے ہیں کہ موجودہ قرآن میں تحریف ہوئی ہے اور طرح کی تحریف ہوئی ہے، اس میں سے بہت سا حدی غائب اور ساقط بھی کیا گیا ہے اور تحریف کرنے والوں (یعنی خلفاءٰ ثلثہ اور ان کے رفقاء) نے اس میں اپنی طرف سے اضافے بھی کیے ہیں، اور طرح کا تغیر و تبدل ہوا ہے، اور یہ کہ ہمارے ائمہ معصومین کی ہزاروں روایات ہی بسلاں ہیں، اور ہمی ہمارے عام علماء متقدمین کا عقیدہ اور موقف رہا ہے اور انہوں نے اپنی تفاسیر میں صراحت اور صفائی کے ساتھ اسی عقیدہ کا اظہار کیا ہے بلکہ اس کو دلائل سے ثابت کیا ہے۔ کتاب کے مصنف علام فوری طبری نے لکھا ہے کہ ہمارے علماء متقدمین میں صرف چار افراد ایسے ملتے ہیں جنہوں نے اس سے اختلاف کیا ہے۔ اُن کے طبقہ میں اُن کے ساتھ کوئی پانچواں بھی نہیں ہے۔ پھر ان چار حضرات نے اپنے اخلاقی موقف کے ثبوت میں جو کچھ لکھا تھا علام فوری طبری نے اس کا جواب بھی دیا ہے جو شیعہ حضرات کے لیے موجب اطمینان ہونا چاہیئے۔

بہرحال یہ کتاب ایسی دعا دیز ہے جس کے معاون کے بعد کسی بھی منصف دراج کے

لے مصنف نے کتاب کے آخر میں لکھا ہے کہ وہ اس کی تعنیف سے جمادی الآخری ۱۲۹۲ھ میں فارغ ہوئے۔

اں میں شک شہر کی گنجائش نہیں رہتی کہ مذہب شیعہ اور ائمہ محدثین کے ارشادات کی رو سے موجودہ قرآن قطعاً محرف ہے، اس میں اسی طرح تحریف ہوئی ہے جیسی کہ اس سے پہلی آسمانی کتابوں تورات و خوبی وغیرہ میں ہوئی تھی۔ نیز یہ کہیں عام شیعہ علمائے متقدیں کا موقف اور عقیدہ رہا ہے — اگر اس موضوع سے متعلق اس کتاب کی وہ تمام عبارتیں نقل کی جائیں جو نقل کرنے کے لائق ہیں تو اندازہ ہے کہ ان کے لیے پچاس صفحات بھی ناکافی ہوں گے اس لیے بطور مشتمل نمودہ از خروارے "چند ہی عبارتیں نذرِ ناظرین کی جاتی ہیں۔

### قرآن میں تورۃ و انجلیٰ کی طرح تحریف ہوئی ہے:

مصنف نے نبرداران دلائل کا ذکر کیا ہے جن سے ان کے نزدیک قرآن میں تحریف کا ہونا ثابت ہوتا ہے، اس سلسلہ میں ۱۷ پر انہوں نے ان روایات کا حوالہ دیا ہے جو یہ بتلاتی ہیں کہ قرآن میں اسی طرح تحریف ہوئی جس طرح تورۃ و انجلیٰ میں ہوئی تھی، ان کی صلی عبارت ملاحظہ ہو۔

|                           |                                      |
|---------------------------|--------------------------------------|
| الامر الرابع ذكر اخبار    | اور پوچھی بات ہے ان خاص روایات       |
| خاصة فيهاد لالة او        | کاذک جو صراحت یا اشارۃ پر بتلاتی ہیں |
| اشارۃ على کون القرآن      | کتحریف اور تغیر و تبدل کے واقع       |
| كا لتوراة والإنجيل في     | ہونے میں قرآن تورۃ اور انجلیٰ ہی     |
| دفعه التعریف والتغیر      | کی طرح ہے، اور جو یہ بتلاتی ہیں      |
| فيه درکوب المناقیب        | کچو منافقین امت پر غالباً آگئے       |
| الذين استولوا على الامامة | اور حاکم بن گے (ابی بکر و عمر وغیرہ) |
| فيه طریقة بنی اسراء       | وہ قرآن میں تحریف کرنے کے            |

فیهمَا، وَهِيَ حِجَّةٌ مُسْتَقْلَةٌ  
لَا تَبْدِيلٌ لِمَا طُلُوبٌ۔  
(فصل الخطاب من) **الحادي عشر**  
باۓ میں الہمی راست پر چھ جس را  
پر چل کر بنی اسرائیل نے تورۃ زخمیں  
میں تحریف کی بھی اور یہ ہمارا عوے  
(یعنی تحریف) کے ثبوت کی سبق دیل ہے۔

متقدمین علماء شیعہ سب ہی تحریف کے قائل اور مدعا ہیں  
صرف چاروہ ہیں جنہوں نے تحریف سے انکار کیا ہے

علامہ نوری طرسی نے اسی فصل المخطاب میں زیر عنوان "المقدمة الثالثة"  
(تیرمذہ) لکھا ہے کہ تماکے علماء میں اس مسلم میں کہ قرآن میں تحریف اور تغیریتبدل  
ہوا ہے یا نہیں، دو قول مشہور ہیں۔ پھر اس کی تفصیل کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

الاول و قوام التغیر و  
النقضان فيه وهو مذهب  
الشيخ الجليل علي بن  
ابراهيم القمي شيخ الكليني  
في تقديره صرحاً ذالك  
في ادله وملاً كتابه من  
اخباره مع التزامه في  
ادله بان لا يذكر فيه  
الاماروها مشائخه و  
ثقة - ومنه بحسب تلخيص

ہذا قول یہ ہے کہ قرآن میں تغیر تبدل  
ہوا ہے اور کسی ہوئی ہے (یعنی کچھ  
حد اس میں سے ساقط اور غائب  
کیا گیا ہے) اور یہ مذہبی ابو جعفر  
یعقوب کلینی کے شیخ علی بن ابراهیم  
قی کا، انہوں نے اپنی تفسیر کے  
شرع ہی میں اس کو صراحت اور  
صفائی سے لکھا ہے اور اپنی کتاب  
کو تحریف (ثابت کرنے والی) روایات  
سے بھر دیا ہے اور انہوں نے اس کا

ثقة الاسلام الكليني رحمة الله على مانبيه اليه  
 جماعة لنقله الاخبار الكثيرة الصريحة في هذا المعنى في كتاب المجمع  
 خصوصاً في باب النكت و النتف من التنزيل والروضه من غير تعرض لردتها او تاويلها....  
 (فضل الخطاب ۲۵)

النزيل" میں اور "کتاب الروضہ" میں بہت بڑی تعداد میں وہ روایات (امر مخصوصین سے) نقل کی ہیں جو ماحشر تحریف پر دلالت کرنی ہیں۔ پھر تو انھوں نے ان روایات کو رد کیا ہے اور زان کی کوئی تاویل کی ہے۔

[راقم سطور عرض کرتا ہے کہ جس شخص نے "المجامع الکافی" کی چاروں جلدوں کا مطالعہ کیا ہے، بلکہ جس کی نظر سے اس کی صرف وہ روایات بھی گزری ہیں جو تحریف کے موضوع سے متعلق ناظرانِ کرام نے گزشتہ چند صفات میں ملاحظہ فرمائی ہیں، اس کو اس میں شک شہر نہیں ہو سکتا کہ اس کے مؤلف اور جامع ابو یعقوب کلینی رازی قرآن میں تحریف اور کمی بیشی کے قائل ہیں اور انھوں نے اپنی اس کتاب میں امر کی روایات سے اس کا ایسا ثبوت فراہم کر دیا ہے جس کے بعد شیعہ حضرات کو اس سے انکار کی کوئی گنجائش نہیں تھی۔]

علامہ نوری طرسی نے تحریف کے قابل علماء متقدیں میں سے سب سے پہلے صرف اُن دو کا ذکر کیا ہے (ابو یعقوب کلینی اور ان کے شیخ علی بن ابراہیم تھی) واضح ہے

کہ یہ دونوں حضرات وہ ہیں جنہوں نے (شیعی نظریہ کے مطابق) غیبت صفری کا پورا زمانہ پایا ہے بلکہ ان کے تذکرہ نویسیوں کے بیان کے مطابق ان دونوں نے گیارہوں امام مخصوص امام حسن عسکری کا بھی کچھ زمانہ پایا ہے۔

اس کے بعد علامہ طبری نے پوئے پانچ صفحے میں درسے اُن تقدیمین اکابر علماء شیعہ کا ذکر کیا ہے جنہوں نے اپنی تصنیفیں میں تحریف اور تغیر و تبدل کا دعویٰ کیا ہے، ان کی تعداد تیس چالیس سے کم نہ ہوگی، زیادہ ہی ہوگی۔ اس سبکے بعد مصنف نوری طبری نے لکھا ہے۔

اہم نے اپنی محدود تلاش اور محدود  
مطالعہ سے (تحریف کے بائیے میں  
شیعہ اکابر علماء تقدیمین کے) جو  
اوقال نقل کیے اُن کی بنیاد پر دعویٰ  
کیا جاسکتا ہے کہ ہمارے علماء تقدیمین  
کا ہی مذہب علم طبری سے مشہور تھا۔  
(کہ قرآن میں تحریف اور کسی بیشی ہوئی  
ہے) اور اس کے خلاف رائے رکھنے والے  
بس چند متعین اور معلوم افراد تھے جن کا  
ناموں کے ساتھ ابھی ذکر آجائے گا۔  
(اگر مصنف نوری طبری نے سید  
نت الدّجائزی کی کتاب الانوار  
الغایری کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ  
انہوں نے فرمایا) ہمارے اصحاب کا

و من جمیع ما ذکرنا و نقلا  
بتبعی القاصر يمكن  
دعوى الشهادة العظيمة  
بین التقدمین والخصار  
المخالفین فيهم باشخاص  
معینین یا نی ذکرهم —  
قال السيد المحدث الجزايري  
فی الانوار مامعنیه ان  
الاصحاب قد اطبقوا على  
صحة الاخبار المستفيضة  
بل التواترة الدالة  
بصر يعما على ونوع  
التعریف فی القرآن کلاما  
ومادة واعراً باباً للقصدیت

بها۔ نعم خالف فيها اس پر الفاق ہے کہ وہ مشہور المرضی والصادق د بلکہ متوازن روایات جو صراحت بلانی ہیں کہ فرقہ آن میں تحریف ہوئی، الشیخ الطبرسی۔ اس کی عبارت میں بھی، اُس کے (فصل الخطاب ص ۳) الفاظ اور اعراب میں بھی، وہ روایات صحیح ہیں اور ان روایات کی تقدیر (یعنی ان کے مطابق عقیدہ رکھنے) میں بھی ہمارے اصحاب کے درمیان اتفاق ہے۔ ہاں اس میں صرف شریف مرضی اور صدق اور شیخ طبرسی نے اختلاف کیا ہے۔

آخرگے اختلاف کرنے والوں میں مصنف نے ان میں حضرات کے علاوہ چوتھا نام ابو جعفر طوسی کا بھی ذکر کیا ہے اور تحریف سے انکار کے سلسلہ میں ان سب کی عبارتیں نقل کر کے مصنف نے سب کا جواب دیا ہے۔

لمحظہ ہے کہ یہ چاروں حضرات، ابو جعفر یعقوب کلمی اور ان کے شیخ علی بن ابراہیم قمی سے کافی متأخر ہیں۔ پھر ان میں سب سے متأخر ابو علی طبرسی ہیں (ان کا سزدھ فتاویٰ ۵۲۸ ہے) انہوں نے تحریف سے انکار کے سلسلہ میں جو کچھ لکھا تھا اس کا جواب دینے کے بعد مصنف علامہ نوری طبرسی نے لکھا ہے۔

والی طبقته لم یعرف اور ابو علی طبرسی کے طبقہ تک (یعنی چھٹی صدی ہجری کے وسط تک) الخلاف صریحاً الا من هذہ المشائخ الاربعة متعلق بھی معلوم نہیں ہو۔ (فصل الخطاب ص ۳)

اس سلسلہ میں صراحت اختلاف کیا ہو (یعنی فرقہ آن میں تحریف ہونے سے صراحت کے ساتھ انکار کیا ہو۔)

نیز مصنف نے اسی سلسلہ کلام میں ایک دوسری جگہ ان چاروں حضرات  
 (صَدُوق، شرِفَتْ مرفنا، ابو جعفر طوسی اور ابو علی طبرسی) کا اور مسلم تحریف میں دوسرے  
 تمام شیعہ علماء متفقین سے ان کے اختلاف کا ذکر کر کے لکھا ہے۔

ولم يعرف من القدماء اور بهائے علماء متفقين میں  
 کوئی پانچواں ان کا ہم خیال خامس لهم۔

(فصل الخطاب ف۲۲)

معلوم نہیں ہو سکا ہے۔

علام نوری طبرسی کی ان عبارتوں کے نقل کرنے سے ہمارا مقصد اپنے ناظرین  
 کو صرف یہ دکھلانا تھا کہ متفقین اور اکابر علماء شیعہ عام طور سے یہی عقیدہ رکھتے تھے  
 کہ موجودہ قرآن بعینہ وہ نہیں ہے جو رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ پر نازل ہوا تھا  
 بلکہ آنحضرتؐ کے بعد جو لوگ خلافت پر غاصبانہ طور پر قابلٰ ہو گئے، انہوں نے  
 اس میں تحریف اور کمی زیادتی کی ہے — اس مقصد و مدعای کے ثبوت کے لیے  
 "فصل الخطاب" کی یہ عبارتیں بھی کافی ہیں جو یہاں تک نقل کی گئی ہیں۔ لیکن  
 مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اسی سلسلہ کی اس کتاب کی چند اور عبارتیں بھی ناظرین کی  
 خدمت میں پیش کر دی جائیں — راقم سطون نے عرض کیا تھا کہ مصنف نے اپنے  
 عقیدہ اور نقطہ نظر کے مطابق قرآن میں تحریف واقع ہونے پر دلائل کے انبار لکھا دے  
 ہیں — اسی سلسلہ میں دلیل ۱۲ پیش کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

تحریف کی روایتیں دو ہزار سے زیادہ :

|                             |                                 |
|-----------------------------|---------------------------------|
| الدلیل الثانی عشر الاخبار   | بارہ توں دلیل امر مخصوصین کی دہ |
| الواردة في الموارد المخصوصة | روایات ہیں جو قرآن کے خالی خاص  |
| من القرآن الدالة على        | مقامات کے باتیں میں وارد ہوئی   |

تغییر بعض الكلمات و  
الآيات والسور باحدی  
الصور المتقدمة وهي  
کثیرة جداً حتى قال  
السيد نعمة الله الجزائري  
فی بعض مؤلفاته کما حکی  
عنه ان الاخبار الدالة  
على ذلك تزید على الغی  
حدیث وادعی استفاضتها  
جماعۃ کا مفید و المحقق  
الداماد والعلامة المجلسی  
وغيرهم بل الشیخ ايضاً  
صرح فی التبیان بکثرتها  
بل ادعی تواترها جماعة  
یا ذکرهم۔

(فصل الخطاب ص ۲۲۶)

ہیں جو بتلائی ہیں کہ قرآن کے بعض  
کلمات اور اس کی آئینوں اور  
سورتوں میں اُن صورتوں میں سے  
کسی ایک صورت کی تبدیلی کی گئی ہے  
جن کا پہلے ذکر کیا جا چکا ہے اور  
وہ روایات بہت زیادہ ہیں۔  
یہاں تک کہ (ہمارے جلیل القدر  
محمد) سید نعمت اللہ الجزاری نے  
اینی بعض تفاسیر میں فرمایا ہے  
جیسا کہ ان سے نقل کیا گیا ہے  
کہ قرآن میں اس تحریف اور تغییر  
و تبدل کو بتلانے والی امراء اہل  
کی حدیثوں کی تعداد دو ہزار سے  
زیادہ ہے اور ہمارے اکابر علماء  
کی ایک جماعت نے مثلاً شیخ مفید  
اور محقق داماد اور علامہ مجلسی نے  
ان حدیثوں کے مستفيض اور مشهور ہوتے کا دعویٰ کیا ہے اور شیخ طوسی  
نے بھی تبیان میں بفراحت لکھا ہے کہ ان روایتوں کی تعداد بہت زیادہ  
ہے۔ بلکہ ہمارے علماء کی ایک جماعت نے جن کا آگے ذکر کئے گا۔ ان  
روایات کے متواتر ہونے کا دعویٰ کیا ہے۔

## روايات تحریف کے تو اتر کا دعویٰ کرنے والے اکابر علماء شیعہ

پھر کتابے کے آخر میں اُن اکابر و اعظم علماء شیعہ کا مصنف نے ذکر کیا ہے جنہوں نے دعویٰ کیا ہے قرآن میں تحریف اور تغیر و تبدل کی روایتیں متواتر ہیں، اور بلاشبہ اُن کا یہ دعویٰ شیعہ حضرات کی کتب حدیث کے لحاظ سے بالکل صحیح ہے۔ مصنف رقمطراز ہیں۔

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اور قرآن میں تحریف اور تغیر و تبدل<br>اور اس کو ناقص کیے جانے (کی<br>روایات کے) متواتر ہوئے کا دعویٰ<br>کیا ہے ہمارے اکابر علماء کی ایک<br>جماعت نے، ان میں ایک مولانا<br>محمد صالح ہیں، انہوں نے کافی<br>کی شرح میں اس حدیث کی شرح<br>کرتے ہوئے جس میں فرمایا گیا ہے کہ<br>جو قرآن رسول اللہ پر جبریل یکر<br>نازل ہئے تھے اس میں سڑہزار<br>(... آتیں تھیں۔ (اور<br>اسی حدیث کی سلیم کی روایت میں<br>بجا ہے سڑہزار کے اخبارہ ہزار<br>(... آیات بتلائی گئی ہیں۔)<br>اس حدیث کی شرح میں مولانا | وقد ادعى تواترہ (ای<br>تواتر وقوع التحریف و<br>التغیر والنقص) جماعة<br>منهم المولیٰ محمد صالح<br>في شرح الكافی حيث قال<br>في شرح ماورد "ان المقلّات<br>الذاي جاء به جبریل<br>الى النبيّ سبعة عشر الف<br>آية۔ وفي رواية سليم<br>شانية عشر الف آية۔"<br>مالفظه "واسقط بعض<br>القرآن وتحريفه ثبت<br>من طرقنا بالتواتر معنى<br>كما يظهر من تأمل في<br>کتب الاحادیث من اولها |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

محمد صالح نے فرمایا ہے ”اور قرآن  
میں تحریف اور اُس کے بعض جھوٹ  
کا ساقط کیا جانا، ہمارے طریقوں  
سے بتوار معنوی ثابت ہے، جیسا  
کہ اس شخص پر ظاہر ہے جو نے  
ہماری حدیث کی کتابوں کا اول  
سے آخر تک غرر سے مطالعہ کیا ہے۔  
اور انہی علائیں سے (محبوب)  
قرآن میں تحریف اور کنی بیشی کی  
حدیثوں کے متواتر ہونے کا دعویٰ  
کیا ہے) ایک قاضی القضاۃ  
علی بن عبد العالی بھی ہیں جیسا  
کہ جناب سید نے شرح دافی میں  
اُن سے نقل کیا ہے، انہوں نے  
ان میں سے اکثر روایات کی منزوں  
کے ضعف کا ذکر کرنے کے بعد  
لکھا ہے کہ ہمارے اکابر محدثین  
کا اپنی ان معتبر کتابوں میں جن کی  
روایات کی صحت کی انہوں نے  
ضمنات کی ہے (تحریف اور کنی بیشی  
کی) ان روایات کو بیان کرنا

الى آخرها۔

ومنهم الفاضل قاضی القضاۃ  
علی بن عبد العالی علی  
ما حکی عنہ السید فی  
شرح الوافیہ بعد ما اورد  
علی اکثر تلك الاخبار  
بضعف الاستناد مالقطه  
ان ایراد اکابر الاصحاب  
لاخبارنا فی کتبهم المعتبرة  
التي ضمنوا صحة ما فيها  
قاض بصحتها فان لهم  
طرقاً تصححها من غير  
جهة الرواة كالاجماع  
على مضمون المتن و  
احتفائه بالقرآن المغید  
للقطم ....

ومنهم الشیخ المحدث  
الجلیل ابوالحسن الشریف  
فی مقدمات تفسیرہ۔

ومنهم العلامۃ المجلی  
قال فی مرآۃ العقول فی

شرح باب انه لم يجمع  
 القرآن كلہ الا الائمة عليهم  
 السلام بعد نقل کلام  
 المفید ما الفظه والاخبار  
 من طرق المعاشرة والعامنة  
 في النقص والتغییر متواترة  
 ونحوه على نسخة صحيحة  
 من الكافی كان يقرءها  
 على والدہ وعليها خطهما  
 في آخر كتاب فضل القرآن  
 عند قول الصادق +  
 "القرآن الذي جاء به  
 جبرئیل على محمد مسبعة  
 عشر الف آیة" ما الفظه  
 "لا يخفی ان هذا الخبر  
 وکثیر من الاخبار الصعیمة  
 صریحه في بعض القرآن  
 وتغییر وعندی ان الاخبار  
 في هذا الباب متواترة  
 معنى وطرح جميعها في جب  
 رفع الاعمال عن الاخبار  
 ان روایات کے صحیح ہونے کا  
 فیصلہ کرتا ہے کیونکہ ان کے لیے  
 دوسرے طریقے ہیں جو روایوں کے  
 حال سے قطع نظر کر کے بھی ان  
 روایتوں کی صحت ثابت کرتے  
 ہیں۔ مثلاً اس کے متون کے بعض  
 پراجماع واتفاق اور مثلاً ایسے  
 فتاویٰ کی موجودگی جن سے اس کے  
 متون کا یقین حاصل ہوتا ہے۔  
 اور انہی میں سے ایک شیخ  
 محمد جلیل الراہمن الشرفی میں  
 انھوں نے بھی اپنی تفسیر کے مقدار  
 میں ان روایات کے معنوی توازی  
 کا دعویٰ کیا ہے۔ اور ہمارے  
 انہی علمائے کبار میں سے (جھنول  
 تحریف کی روایات کے متوازی ہوئے  
 کا دعویٰ کیا ہے) ایک علامہ علیسی  
 بھی ہیں، انھوں نے اپنی کتاب  
 "مرأۃ العقول" میں اصول کافی  
 کے باب "انه لم يجمع القرآن  
 كلہ الا الائمة عليهم السلام"

رائعاً - بل ظنني ان الاخبار  
کي شرح میں شیخ مفید کا کلام نقش  
کرنے کے بعد لکھا ہے کہ قرآن میں  
کمی اور تبدیلی کیے جانے کے  
بائے میں احادیث دروایات  
جو شیعوں اور غیر شیعوں کی سند  
باخبر .

(فضل الخطاب ۲۲۹-۲۲۹)

سے روایت کی گئی ہیں وہ متواتر  
ہیں۔ اور اصول کافی کے اس

نحو پر جوانخوں نے اپنے والد کے سامنے پڑھا (اور اس پر ان دونوں کے  
فلم کی تحریر ہے) کتاب فضل القرآن کے خاتمہ پر جہاں امام جaffer صادقؑ  
کا یہ ارشاد روایت کیا گیا ہے کہ "جو قرآن جرسیں" محمدؐ کے پاس لائے  
تھے اس میں سترہ ہزار (۱۰۰۰) آبینیں تھیں" علام مجتبی نے اپنے  
فلم سے لکھا ہے کہ "ظاہر ہے کہ یہ حدیث اور اس کے علاوہ بہت سی صحیح  
حدیثیں ہر احت کے ساتھ یہ بتلانی ہیں کہ قرآن میں کمی اور تبدیلی کی گئی  
ہے — اس کے آگے علام مجتبی لکھتے ہیں کہ) میرے نزدیک اس باب  
میں حدیثیں (معنی کے لحاظ سے) متواتر ہیں، اور ان سب کو نظر انداز کرنے  
کا نتیجہ یہ ہو گا کہ احادیث دروایات پر سے اعتماد بالکل اٹھ جائے گا۔

(اور احادیث کا سارا ذیخرہ ناقابل اعتبار ہو جائے گا) بلکہ میر اگمان ہے  
کہ اس باب کی (یعنی قرآن میں تحریر اور کمی و تبدیلی کی) حدیثیں مسلمانات  
کی حدیشوں سے کم نہیں ہیں۔ پھر (جب متواتر حدیشوں کو بھی نظر انداز کیا  
جائے گا تو) مسلمان امامت کو (جو مذہب شیعہ کی اساس و بنیاد ہے)  
احادیث دروایات سے کپوں کر ثابت کیا جائے گا۔

## قرآن میں تحریف کی روایات سے متعلق تین اہم باتیں:

علام نوری طرسی نے "فصل الخطاب" میں جو عبارتیں ان متفقین اور متاخرین شیعہ علماء کی جو مذہب شیعہ میں سنکا درج رکھتے ہیں تحریف کے باعثے میں نقل کی ہیں (جن میں سے چند ناظرین کرام نے ان صفحات میں ملاحظہ فرمائیں) ان میں تین باتیں مراحت اور صفائی کے ساتھ لکھی گئی ہیں جو بہت اہم ہیں اور اس مسئلہ پر غور کرنے وقت ان کا پیش نظر رکھنا ضروری ہے۔

(۱) ایک یہ کہ قرآن میں تحریف اور کمی بیشی کی روایات (جو ائمہ معصومین کے ارشادات ہیں) متواتر ہیں۔ سید نعمت اللہ جزا اُمری محدث کی تصريح کے مطابق دو ہزار سے بھی زیادہ ہیں اور علامہ مجلسی کے بیان کے مطابق ان کی تعداد نزدیک شیعہ کی اساس و بنیاد مسئلہ امامت کی روایات سے کم نہیں زیادہ ہی ہے۔

(۲) دوسرے یہ کہ یہ روایات اور ائمہ کے یہ ارشادات قرآن میں تحریف اور کمی اور تبدیلی کو ایسی مراحت اور صفائی کے ساتھ بتلاتے ہیں جس کے بعد کسی کے لیے شک شہر کی اور کسی تاویل کی گنجائش نہیں رہتی۔

(۳) تیسرا یہ کہ اسی کے مطابق متفقین علماء شیعہ کا عقیدہ رہا ہے۔ صرف چار حضرات نے اس سے اختلاف کیا ہے۔

### کیا کسی صاحب علم شیعہ کے لیے تحریف کے انکار کی گنجائش ہے؟

یہاں یہ بات قابل غور ہے کہ تحریف کے باعث میں ائمہ معصومین کی ہزاروں روایات کے ہوتے ہوئے جن میں بہت بڑی تعداد "الجامع الکافی" جیسی معتبر ترین کتابوں میں ہے، اور مذہب شیعہ میں سنکا درج رکھنے والے اکابر علماء کے اس اعزاز

اور اقرار کے باوجود کہ یہ روایات متواتر ہیں اور صراحت تحریف پر دلالت کرتی ہیں، اور انہی کے مطابق ہمارے علماء متفقین کا عقیدہ رہا ہے۔ کیا کسی صاحب علم اور باخبر شیعہ کے لیے تحریف سے انکار کی گناہش رہتی ہے؟ — ظاہر ہے کہ اس کی کوئی گناہش نہیں رہتی۔ ہاں تقیہ کی بنیاد پر انکار کیا جاسکتا ہے جس طرح شیعی روایات کے مطابق امر نے از راہ تقیہ اپنی امامت سے بھی انکار فرمایا ہے — اس لیے قیاس یہی ہے کہ ان چار حضرات نے تحریف سے انکار تقیہ ہی کی بنیاد پر کیا ہو۔ واللہ اعلم۔

---

## شیعی دنیا میں علاؤ نوری طرسی کا مقام و مرتبہ

ہم یہاں اپنے ناظرین کو یہ بتلا دینا بھی مناسب سمجھتے ہیں کہ "فضل اخطاۃ" کے مصنف علامہ نوری طرسی کو (جنہوں نے قرآن مجید میں ہر طرح کی تحریف، کمی بیشی اور تغیر و تبدل ثابت کرنے کے لیے یہ کتاب تصنیف فرمائی) شیعی دنیا میں عظیم متفقہ میں کا یہ مقام حاصل تھا کہ جب ۱۳۲۰ھ میں اُن کا انتقال ہوا تو ان کو سجف اشرف میں مشہد متفتوحی کی عمارت میں دفن کیا گیا جو شیعہ حضرات کے نزدیک "قدس البقاء" یعنی روئے زمین کا مقدس ترین مقام ہے۔

یہ علامہ نوری طرسی اپنے دور میں شیعوں کے عظیم مجہد ہونے کے ساتھ بہت بڑی حدیث بھی تھے ان کی مرتب کی ہوئی حدیث کی ایک کتاب "متدرک الوسائل" ہے۔ یہ بات پہلے ذکر کی جا چکی ہے کہ روح اللہ خبینی صاحب نے اپنی کتاب "الحاکمۃ الاسلامیۃ" میں

اپنے نظریہ " ولایۃ الفقیہ " کے سلسلے میں اس کا حوالہ بھی دیا ہے اور وہاں علامہ نوری طبری کا ذکر پر احترام کے ساتھ کیا ہے۔ حالانکہ وہ ان کی کتاب " فصل الخطاب " سے یقیناً واقف ہیں اور ہر شیعہ عالم واقف ہے۔

" فصل الخطاب " کے سلسلے میں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ جب یہ کتاب تیرہوں صدی ہجری کے اوایخر میں شائع ہوئی تو ایران و عراق کے شیعہ علماء کی طرف سے جنہوں نے عقیدہ تحریف سے انکار کی پالیسی اپنائی تھی، اس کے خلاف ڈرامہ نگارہ برپا کیا گیا اور معلوم ہوا ہے کہ اس کا جواب بھی لکھا گیا۔ علامہ طبری نے اس کا جواب میں بھی مستقل کتاب لکھی، اس کا نام ہے " رد الشبهات عن فصل الخطاب فی اثبات خریف کتاب رب الارباب "۔

واقعہ یہ ہے کہ ان دونوں کتابوں نے شیعہ حضرات کے لیے عقیدہ تحریف سے انکار کی کوئی گنجائش نہیں چھوڑی ہے۔ فکن اللہ المؤمنین الفنا

قرآن کی ایک سورۃ جو موجودہ قرآن میں نہیں ہے

تحریف کے ملک پر یہاں تک جو کچھ لکھا گیا تھا اس پر اس موضوع کو ختم کر دیا گیا تھا، اس کے بعد اللہ تعالیٰ کی خاص عنایت سے اسی موضوع سے متعلق ایک ایسی چیز ملی جس کو اس سلسلہ کلام کا خاتمہ بنانا مناسب سمجھا گیا۔

اب سے قریباً ایک صدی پہلے عراق کے علامہ سید محمود شکری آلوسیؒ نے " تحفہ الشاعریہ " کی عربی میں تلخیص کی تھی جو مختصر التحفۃ: الا شاعریہ کے نام سے شائع ہوئی تھی۔ بعد میں مهر کے ایک حلیل القدر عالم شیخ محمد الدین الخطیب نے (جنہوں نے چند سو برس پہلے وفات پائی ہے اور جن سے اللہ تعالیٰ نے شیعیت کے سلسلے میں بہت کام لیا) اس کو ایڈٹ کیا اور تصحیح و تحسیل کیا اور مقدمہ

کا اضافہ کے ساتھ شائع کرایا۔ اس میں انہوں نے ایران میں لکھے ہوئے قرآن کے ایک قلمی نسخے سے لیا ہوا ایک سورہ (سورۃ الولایۃ) کا فوٹو بھی شائع کیا ہے (جو موجودہ قرآن میں نہیں ہے) اس کے باعث میں انہوں نے لکھا ہے کہ:  
 پروفیسر نولڈکی (NOEL DEKE) نے اپنی کتاب تاریخ معاصر قرآن (HISTORY OF THE COPIES OF THE QURAN) میں اس سورہ کو شیوه فرقہ کی معروف کتاب "دبستان مذاہب" (فارسی) (مصنف محسن فانی کشیری) کے حوالے سے نقل کیا ہے جس کے متصد  
 ایڈیشن ایران میں شائع ہو چکے ہیں۔ مھر کے ایک بڑے ماہر قانون پروفیسر محمد علی سعودی نے مشہور مستشرق براون (BROWN) کے پاس ایران میں لکھا ہوا قرآن کا ایک قلمی نسخہ دیکھا تھا، اس میں یہ "سورۃ الولایۃ" تھی، انہوں نے اس کا فوٹو لے لیا جو مھر کے رسال "الفتح" کے شمارہ ۸۳۲ کے صفحہ پر شائع ہو گیا تھا۔

شیخ نجی الدین اخطبی نے اسی کا عکس اپنی کتاب کے ملک پر شائع کر دیا ہے۔ ہم اس کا فوٹوند ریاظتیں کر رہے ہیں۔ بین السطور میں فارسی ترجمہ بھی ہے جس کا قلم بہت باریک ہے اور بعض الفاظ عکس میں صاف نہیں ہیں۔ اس سورۃ الولایۃ کے باعث میں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ علامہ نوری طرسی نے بھی اپنی کتاب فصل اخخطاب میں اس سورۃ کا ذکر کیا ہے اور لکھا ہے کہ یہ ان سورتوں میں سے ہے جو قرآن مجید سے ساقط کر دی گئی ہیں۔ (فصل اخخطاب ملک ۲۲)  
 سورۃ الولایۃ کا فوٹو اگلے صفحہ پر ملاحظہ فرمایا جائے۔

سورة الواقية بمعناها

خواسته الرَّحْمَنِ رَحْمَمُ

## وَهُوَ مِنَ الْمُأْمِنِينَ

بی‌جهت در مان برخیز باشی

# پہنچ اور قابل ذکر عقائد و مسائل

یہاں تک اس مقالہ میں جو کچھ لکھا گیا اس عاجز راقم سطور کے خیال میں وہ اہل سنت کو شیعہ مذہب کی حیثیت سے واقف کرنے کے لیے بڑی حوصلہ کافی ہے تاہم اب خاتم کلام میں شیعہ حضرت کے دوین اور مسائل بھی نذر ناظرین کرنا انشا اللہ مزید بصیرت کا باعث ہو گا۔

## بعینہ عیسائیوں والا کفارہ کا عقیدہ :

|                                                                       |                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| علامہ باقر مجلسی نے ایک طویل روایت کے سلسلہ میں امام جعفر صادق کے خاص | مریض مفضل بن عمر کے ایک سوال کے جواب میں ان کا یہ ارشاد نقل فرمایا ہے۔ |
| حضرت امام جعفر صادق فرمود کہ                                          | امام جعفر صادق نے فرمایا کہ مفضل                                       |
| اے مفضل رسول خدا دعا کر کر دکر                                        | رسول خدا نے دعا کی کہ خداوند ا                                         |
| خداوند اگنانا ہاں شیعان برادر                                         | میرے بھائی علی بن ابی طالب کے                                          |
| من علی بن ابی طالب و شیعان                                            | شیعوں اور میرے اُن فرزندوں کے                                          |
| فرزندان من کہ اوصیاے منند                                             | جو میرے وصی ہیں شیعوں کے لگے                                           |
| گنانا گزشتہ و آئندہ ایشان را                                          | بچھلے روز قیامت تک کے سب گناہ تو                                       |
| تارو ز قیامت بر من بار کن و مر                                        | میرے اور پرلا دے اور شیعوں کے                                          |
| در میان پیغمبر اس بسب گنانا                                           | گناہوں کی درجے سے پیغمبروں کے                                          |
| شیعان رسو امکن، پس حق تعالیٰ                                          | در میان بخوبی رسوانہ کر، توفیق تعالیٰ                                  |
| گنانا ہاں شیعان را برآ نجہت بار                                       | نے تمام شیعوں کے گناہ آنحضرت پر                                        |

گرد و ہر را بر لے آنحضرت  
لاد دیئے اور پھر وہ سائے گناہ  
آنحضرت کی وجہ سے بخندے۔  
امر زید

(حق الیقین م ۱۳۸)

ناظرین بالنصاف (شیعہ حضرات بھی) غور فرمائیں کیا یہ عیسائیوں کے کفارہ  
کے عقیدہ سے کچھ بھی مختلف ہے؟

آگے اسی روایت میں اسی صفحہ پر یہ بھی ہے — کہ  
مفضل پر سید اگر یکے از شیعان  
مفضل نے دریافت کیا کہ اگر آپ کے  
شما دیرد دفتر نے از برادران  
شیعوں میں سے کوئی اس حال میں  
مون در ذمہ او باشد چگونہ خواہد  
رجائے کہ اس کے ذمہ کسی مون  
بھائی کا (یعنی کسی شیعی کا) فتنہ  
ہو تو اس کا کیا انعام ہو گا؟ تو  
حضرت امام نے فرمایا کہ جب امام مہدی  
ظاہر ہوں گے تو وہ سب سے پہلے  
ساری دنیا میں یہ منادی کرائیں گے  
ہر را بدہد وادا فرماید۔

(حق الیقین م ۱۳۸)

کسی کا قرضہ ہو تو وہ آئے اور ہم سے وصول کر لے۔ پھر آپ سب قرض خواہوں  
کا قرضہ ادا فرماؤں گے۔

کربلا کعب سے فضل اور برتر :

اسی "حق الیقین" میں ہے کہ امام جعفر صادق نے اپنے انہی مرضی مفضل کو دینی  
حالت و معارف بتلاتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ —

بدرسنیک بقہہاے زمیں باکیدگے  
واقعیہ ہے کہ زمین کے خلف قطعاً  
مغاخت کر دند، پس کعبہ معظی بر  
نے ایک دوسرے پر فرا اور بر تری کا  
کربلا معلیٰ فخر کرد۔ حق تعالیٰ  
دعا کیا، تو کعبہ معظی نے کربلا کے  
وجی فرمود بکعبہ کہ ساکت شود  
فخر بر کر بلامکن ...  
دعا کیا تو اللہ تعالیٰ نے کعبہ کو جی  
فمانی کر خاموش ہو جاؤ! اور

کربلا کے مقابلہ میں فخر اور بر تری کا دعا کیا مت کرو۔

تگے روایت میں ہے کہ اس موقع پر اللہ تعالیٰ نے کربلا کی وہ خصوصیات اور فضیلتیں بیان فرمائیں جن کی وجہ سے اس کا مرتبہ کعبہ معظی سے بر ترا اور بالاتر ہے۔ (حقائقین ۱۴)

## بعض انتہائی شرمناک مسائل

شیعہ حضرات کی مستند ترین کتابوں میں حضرات ائمہ معصومین سے لجھن ایسے مسائل بھی روایت کیے گئے ہیں جو انتہائی شرمناک ہیں اور دل گواہی دیتا ہے کہ ہرگز ان مقدس بزرگوں نے اسی بات نہ فرمائی ہوگی، واقعیہ ہے کہ ان مسائل کا نقل کرنا بھی اذیت ناک اور سخت ناگوار ہے لیکن ناظرین کو یہ بتلانے کے لیے کافی معتبر ترین کتابوں میں ایسے مسائل بھی ائمہ کی طرف منسوب کر کے روایت کیے گئے ہیں دل پر جرجر کے ان میں سے صرف ایک مسلم بطور مثال کے یہاں ذکر کیا جا رہا ہے — ان کی اصح الکتب "الجامع الکافی" کے دوسرے حصہ "فروع کافی" میں پوری سند کے ساتھ امام جعفر صادق کا یہ ارشاد اور فتویٰ روایت کیا گیا ہے۔

عن ابی عبد اللہ علیہ السلام روایت امام جعفر صادق علیہ السلام  
النظر الی عورۃ من لیس ہے آپ نے فرمایا کسی غیر مسلم (عورت

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ مُثُلُ نظرِکِ اے

عورۃ الحمار۔

(فروع کافی جلد دوم جزء ثانی ص ۱۷)

گناہ کی بات نہیں ہے)

خدا کے لیے شیعہ حضرات بھی غور فرمائیں حضرت امام جعفر صادق تو ایک مقدس بزرگ ہیں، کیا کوئی بھی سلیم الغطہ اور شریف انسان ایسی شرمناک اور حیا سوز بات زبان سے نکال سکتا ہے اور وہ بھی شرعی مسئلے اور فتنے کے طور پر؟

فروع کافی کے اس باب میں اس طرح کے اور بھی متعدد شرمناک اور حیا سوز مسائل حضرات ائمہ معصومینؑ کی طرف منسوب کر کے روایت کیے گئے ہیں۔ ہمیں لقین ہے کہ یہ سب ان بزرگوں پر افترا ہے — ان حضرات کا دامن ان ساری خرافات سے پاک ہے۔

متھ صرف جائز اور حلال ہی نہیں ہے  
نماز، روزہ اور حج سے بھی فضل عبادت ہے

متع شیعہ اشاعریہ کا مشہور مسئلہ ہے، لیکن بہت کم لوگ ہوں گے جو یہ جانتے ہوں کہ اشاعری مذہب میں متھ صرف جائز اور حلال ہی نہیں ہے، بلکہ اعلیٰ درجہ کی عبادت ہے، اور اس کا اجر و ثواب، نماز، روزہ اور حج جیسی عبادات سے بد رجحان زیادہ ہے — اور بلاشبہ یہ شیعہ مذہب کی خصوصیات اور امتیازات میں سے ہے۔ ہمارے علم میں دنیا کا کوئی دوسرا ایسا مذہب نہیں جس میں کسی ایسے فعل کو اس درجہ کی عبادت اور ترقی درجات کا ایسا وسیلہ بتایا گیا ہو — اس مسئلہ میں ان کی ایک مستند تفیری "منبع الصادقین" کے حوالہ سے ایک روایت پہلے نقل کی جا چکی ہے، جس کا حامل یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمایا کہ جو شخص ایک دفعہ متھ کرے وہ امام حسینؑ کا درجہ پائے گا، اور جو دو دفعہ کے وہ امام حسینؑ کا اور جو تو تین دفعہ کرے وہ امیر المؤمنین علیؑ کا درجہ پائے گا اور جو چار دفعہ یہ نیک کام کرے وہ میرا (یعنی رسول پاکؐ) کا درجہ پائے گا (النوع ذبائن) تہنا۔ ہبھی شیعی روایت یہ جاننے کے لیے کافی ہے کہ ان حضرات کے نزدیک متھ، تمام عبادات سے فضل اور اعلیٰ درجہ کی عبادت ہے، اُن کی کسی کتاب میں ہماری نظر سے نہیں گزر اک نماز، روزہ یا حج کرنے سے کوئی شخص ان "امم معصومین" اور خود رسول خدا کے درجہ پر فائز ہو جاتا ہے۔

اس کے بعد ناظرین کرام اسی موضوع سے متعلق دو تین روایتیں اور بھی ملاحظہ فرمائیں۔

علام مجلسی مجن کی مختلف کتابوں کے حوالہ سے بہت سی روایات پہلے بھی

ذکر کی جا چکی ہیں، اور یہ بھی بتلایا جا چکا ہے کہ وہ دسویں اور گیارہویں صدی ہجری کے بہت بڑے شیعہ مجتہد، محدث اور عظیم مصنف ہیں (ان کے تذکرہ نگاروں نے ان کی تصانیف کی تعداد سا ٹھہر بتائی ہے جن میں سے ایک "بخار الانوار" پچیس جلدیں میں ہے، ان کے علاوہ "حیات القلوب" "جلال العین" "زاد الموار" اور "حق الیقین" وغیرہ بھی ان کی ضخم کتابیں ہیں، بلاشبہ ان کی یہ کتابیں شیعہ مذہب میں ان کے علمی تحركی دلیل ہیں) ان کی زیادہ تر تصانیف فارسی زبان میں ہیں اور یہ بات بھی پہلے ذکر کی جا چکی ہے کہ روح اللہ خمینی صاحب نے اپنی کتاب "کشف الامراء" میں فارسی دانوں کو مذہبی معلومات حاصل کرنے کے لیے ان کی کتابوں کے مطالعہ کا مشورہ دیا ہے، اور خود اپنی تصانیف میں بھی ان کی کتابوں کے حوالہ سے روایات نقل کی ہیں — بہر حال انہی علامہ مجلسی کامتع کے موضوع پر ایک مستقل سالانہ ہے، یہ بھی فارسی زبان میں ہے۔ اردو میں اس کا ترجمہ ("عمالہ حزن" کے نام سے) اب سے قریباً ستر سال پہلے ایک شیعہ عالم سید محمد جعفر قدسی جائی گئی کیا تھا جو اس وقت سے برابر چھپتا رہا ہے۔ اس وقت ہمارے سامنے اس کا تازہ ایڈشن ہے جو "امام ریجزل بک الحبسی - لاہور" کا شائع کیا ہوا ہے۔ علامہ مجلسی نے اس سال میں متع کے آداب و احکام اور فضوری مسائل بھی لکھے ہیں اور فضائل بھی — تمہیدی مصنفوں کے بعد پہلے اس کی فضیلت اور بے پایاں اجر و ثواب ہی کا بیان کیا گیا ہے، اس سلسلہ میں سب سے پہلے مندرجہ ذیل طویل "حدیث" نقل فرمائی ہے۔ اور علامہ مجلسی نے اس کو "صحیح حدیث" لکھا ہے۔ ذیل میں "عمالہ حزن" سے حدیث کا اردو ترجمہ ہی درج کیا جا رہا ہے۔ ناظرین کرام ملاحظہ فرمائیں!

"حضرت سلمان فارسی و مقداد بن اسود کندی اور عمار بن یاسر رضی اللہ عنہم حدیث صحیح روایت کرتے ہیں کہ جناب ختم المرسلین نے ارشاد فرمایا، جو

شخص اپنی عمر میں ایک دفعہ متوجہ کرے گا وہ اہل بہشت میں سے ہے جب زنِ ممتوغہ کے ساتھ متوجہ کرنے کے ارادہ سے کوئی بیٹھتا ہے تو ایک فرشتہ اترتا ہے اور جب تک اس مجلس سے وہ باہر نہیں جاتے ان کی حفاظت کرتا ہے، دونوں کا آپس میں لفتگو کرنا سچ کام رتبہ رکھتا ہے، جب دونوں ایک دوسرے کا ہاتھ پکڑتے ہیں ان کی انگلیوں سے ان کے گناہ میک پڑتے ہیں، جب مرد عورت کا بوس لیتا ہے خدا تعالیٰ ہر بوس پر انہیں ثواب حج و عمرہ بخشا ہے۔

جس وقت وہ عیش مباشرت میں مشغول رہتے ہیں پروردگار عالم ہر ایک لذت و شہوت پر ان کے ہند میں پہاڑوں کے برابر ثواب عطا کرتا ہے۔ جب فارغ ہو کر غسل کرتے ہیں۔ یہ طریقہ وہ اس کا بھی یقین رکھتے ہوں کہ ہمارا خدا حق سبحانہ و تعالیٰ ہے، اور متوجہ کرنا سنت رسول ہے۔ تو خداملاکر کی طرف خطاب کرتا ہے کہ میرے ان بندوں کو دیکھو جو اٹھے ہیں اور اس علم و یقین کے ساتھ غسل کر رہے ہیں کہ میں ان کا پروردگار ہوں، تم گواہ رہو میں نے ان کے گناہوں کو بخش دیا ہے۔ وقت غسل جو نقطہ ان کے موئے بدن سے پہنکتا ہے ہر ایک بوند کے عوض میں دس ثواب عطا، دس دس گناہ معاف اور دس دس درجہ مرتب ان کے بلند کیے جاتے ہیں۔ راویانِ حدیث (سلمان فارسیؓ وغیرہ) بیان کرتے ہیں کہ امیر المؤمنین علیؓ بن ابی طالب نے متوجہ کی فضیلتیں سن کر عرض کیا، اے حضرت ختمی مرتبت میں آپ کی تقدیق کرنے والا ہوں، جو شخص اس کا خیر میں سمجھی کرے اس کے لیے کیا ثواب ہے؟ آپ نے فرمایا جو وقت

فائز ہو کر غسل کرتے ہیں باری تعالیٰ عز اسمہ ہر قطوف سے جوانکے  
بدن سے جدا ہوتا ہے ایک ایسا لک (فرشہ) خلق کرتا (پیدا کرتا)  
ہے جو حیات تک تسبیح و تقدیس ایزدی بجالاتا ہے اور اس کا  
ثواب ان کو (یعنی متعم کرنے والے مردو عورت کو) پہنچتا ہے۔  
(عجال الحزن ترجمہ سالہ متعاز علامہ باقر مجلسی اصفہانی ص ۱۶۳ (طبع لاہور))  
اس طویل حدیث کے بعد علامہ مجلسی نے متعم کی فضیلت میں دوسری یہ مختصر  
حدیث رقم فرمائی ہے۔

"حضرت سید عالمؒ نے فرمایا" جس نے زنِ مومنہ سے متعم کیا گواہ اس نے  
ستزم تپہ خانہ کمپ کی زیارت کی (عجال الحزن ص ۱۶)  
اس کے آگے اور بھی متعدد حدیثیں متعم کی فضیلت اور اس کے اجر و ثواب سے متعلق  
ذکر کی گئی ہیں۔ اس سلسلہ کی آخری حدیث میں فرمایا گیا ہے۔

جس نے اس کا رخیر (متعم) میں زیادتی کی ہو گی پر دردگار اس کے  
مدارج اعلیٰ کرے گا.... یہ لوگ بھلی کی طرح مراط سے گزر جائیں گے  
ان کے ساتھ ساتھ نظر صفحیں ملائکہ کی ہوں گی، دیکھنے والا کہیں گے  
یہ ملائک مقرب ہیں یا انبیاء درسل؛ فرشتے جواب دیں گے یہ وہ  
لوگ ہیں جنہوں نے سنت پیغمبرؐ کی احبابت (بجا آوری) کی ہے (یعنی  
متعم کیا ہے) اور وہ بہشت میں بغیر حساب داخل ہوں گے.....  
یا علی! برادرِ مومن کے لیے جو سی کرے گا اس کو بھی انہی کی طرح  
ثواب طے گا" (عجال الحزن ص ۱۶)

ناظرین کرام نے علامہ مجلسی کی نقل کی ہوئی ان شیعی روایات سے جو انہوں نے رسولؐ کے  
صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف نسبت کر کے اس رسالہ میں حوالہ قلم فرمائی ہیں سمیہ لیا

ہو گا کہ شیعہ مذہب میں متغیر نماز روزہ اور حج وغیرہ تمام ہی عبادات سے بدرجہا اعلیٰ اور افضل درجہ کی عبادت ہے ۔

متغیر کیا ہے ؟ ہمارا اندازہ ہے کہ ناظرین کرام میں بہت سے حفظات متغیر کی حقیقت سے واقف نہ ہوں گے اس لیے خقر اعرض کیا جاتا ہے ۔

متغیر کا مطلب ہے کہ کوئی مرد کسی بھی بے شوہروالی غیر معلوم عورت سے وقت کے تعین کے ساتھ مقررہ اجرت پر متغیر کے عنوان سے معاملہ طے کر لے تو اس وقت کے اندر اندر یہ دونوں مبادرت اور ہم بستری کر سکتے ہیں ۔ اس میں شاہد، گواہ، قاضی، وکیل کی اور اعلان کی بلکہ کسی تیرے آدمی کے باخبر ہونے کی بھی ضرورت نہیں، چوری چھپے بھی یہ سب کچھ ہو سکتا ہے (اور معلوم ہوا ہے کہ زیادہ تر ایسا ہی ہوتا ہے۔ واللہ اعلم) متغیر کرنے والے مرد پر عورت کے ننان نفقہ اور لباس، رہائش وغیرہ کی کوئی ذمہ داری نہیں ہوئی بس مقررہ اجرت ہی ادا کرنی ہوتی ہے ۔ مقررہ مدت یا وقت ختم ہونے کے ساتھ متغیر بھی ختم ہو جاتا ہے ۔ جناب روح اللہ خینی صنا کی "تحریر الوسید" کے حوالہ سے یہ بات ناظرین کرام کو پہلے معلوم ہو چکی ہے کہ متغیر جسم فروشی کا پیش کرنے والی زنان بازاری سے بھی کیا جا سکتا ہے اور وہ صرف گھنٹہ دو گھنٹہ کے لیے بھی ہو سکتا ہے ۔

شیعہ حفظات کی معتبر ترین کتاب "الجامع الکافی" کے آخری حصہ کتاب الروفۃ میں امام جعفر صادق کے ایک خلص شیعہ محمد بن مسلم کا متغیر کا ایک واقعہ ذکر کیا گیا ہے متغیر کی حقیقت سمجھنے میں اس سے بھی مدد مل سکتی ہے اس لیے اخفاک کے ساتھ اس کا بھی ذکر کیا جاتا ہے ۔

خود محمد بن مسلم نے بیان کیا کہ میں نے ایک خواب دیکھا تھا، میں نے وہ خواب حضرت امام جعفر صادق کی خدمت میں عرض کیا اور اس کی تعبیر

چاہی.... حضرت امام نے اس کی یہ تعبیر دی کہ تم کسی عورت سے متھ کروں گے، تمہاری بیوی کو اس کا پتہ چل جائے گا، وہ تم پر ٹوٹ پڑے گی اور تمہارے کپڑے پھاڑ دالے گی۔ (آگے محمد بن مسلم نے بیان کیا) کہ یہ جمعر کا دن تھا اور صبح کو حضرت امام نے میرے خواب کی یہ تعبیر بتلائی تھی۔ آگے ہل روایت کا منہ بھی پڑھ لیا جائے۔

پھر اسی جمعر کے دو پھر کو یہ واقعہ ہوا  
فلما کان غداۃ الجمعة  
کہ میں اپنے دروازہ پر بیٹھا تھا  
دان اجالس بالباب ان  
سامنے سے ایک لاکی گزری جو  
مرت جاریہ فاعجتنی  
محضے بہت اچھی لگی، میں نے اپنے  
فامر غلامی فردہا  
غلام سے اس کو بلانے کے لیے کہا،  
ثما دخلہ الدی فمتعت  
وہ اس کو لے آیا اور میرے پاس  
بها فاحست بی ویہا  
پہنچا دیا، میں نے اس کے ساتھ تند  
اہلی فدخلت علينا البدت  
کیا۔ میری بیوی نے کسی طرح اس کو  
فیادرت الجاریہ مخرب  
محوس کر لیا، وہ ایک دم اس کمڑے میں  
الباب فهقیتانا فمزقت  
گھسنی، لاکی تو فوراً دروازہ کی  
علیّ شیاباً جدداء کنت  
طرف بھاگ گئی، میں اکیلا رہ گیا تو  
البسها فی الاعیاد

بیوی نے میرے کپڑے جو بیش عنینگہ  
(کتاب الروضۃ ص ۱۳۶)

کے موقع پر پہنچا کر تاھما۔ مکڑے کر دیے۔

ہمارا خیال ہے کہ متھ کی حقیقت سمجھنے کے لیے تنہا یہ روایت بھی کافی ہے۔ ہل قابل غوریات یہ ہے کہ یہ ہے وہ متھ جس کا وہ درجہ اور وہ اجر و ثواب ہے جو مندرجہ بالا روایات میں بیان کیا گیا ہے۔ فاعتبر و رأیا اولی الابصارة

# آخر حرف

ایک نیازمند اور مخلصانہ خرضداشت

کتاب کے "پیش لفظ" میں یہ بات وضاحت اور تفصیل سے عرض کی جا چکی ہے کہ جب سے ایران میں آئیہ اللہ روح الحمدخینی صاحب کی قیادت میں انقلاب برپا ہوا ہے، یہ بات بہت زور دشود سے کہی، اور پروپیگنڈے کے تمام وسائل کے ذریعہ پھیلانی جاری ہے کہ آئیہ اللہ روح الحمدخینی صاحب کی ذات میں عالم اسلام کو وہ مثالی رہنماؤ قائد اور امام و رہبر مل گیا ہے جس کا صدوں سے انتظار تھا، وہ اسلام کی نشأۃ ثانیة کی علامت ہیں، ان کی لکھارے ایوانہ ہائے کفر لرزائٹھے ہیں، اور ان کی شخصیت سے معاشرہ میں طبقہ علماء و فقہاء کا قائدانہ منصب دکمال ہو گیا ہے۔ پوری قوت سے، بلا کسی تحفظ کے یہ بھی کہا جاتا رہا ہے کہ خینی صاحب، نزرواتی شیعہ ہیں، نزرواتی سنی، زیادہ سے زیادہ، ان کے بارے میں بس بھی کہا جاسکتا ہے کہ وہ فروعی مسائل میں فتح جو فری پر عمل کرتے ہیں (اور یہ کوئی قابل اعتراض بات نہیں ہے) ورنہ اپنے افکار و نظریات، مزاج و منہاج اور اصول و عقائد کے انتبار سے وہ اسلام اور حرف اسلام کے داعی ہیں۔ وحدتِ اسلامی اُن کا سب سے بڑا خواب ہے۔ وہ شیعہ سنی اختلاف سے بیزار ہیں، وہ خلفاء راشدین کا احترام کرتے ہیں اور شیعہ سنی اختلاف کی باتیں چھپیرنے والے کوشیدھانی و طاغوتی طاقتوں کا آلا کار سمجھتے ہیں، ان کے انقلاب کے عاملگیر نعروں میں سے ایک،

شورہ اسلامیہ، لاشیعیہ ولاسنبیہ ہے۔ لہذا ان کا براپکا ہوا القلب  
صرف اور صرف "اسلامی انقلاب" ہے۔

غور فرمایا جائے، ایک عام مسلمان جس نے خمینی صاحب کی تھانیف کا  
خود مطالعہ کیا ہے، نہ وہ ایرانی انقلاب کی فکری بنیادوں سے واقف ہے، نہ وہ  
شیعیت کے آغاز، اس کی تاریخ اور افکار و عقائد کے باعثے میں کچھ جانتا ہے، نہ  
اس کو وہ ذوقِ ایمان، اور قرآن و حدیث اور مزاج اسلامی کی وہ عیق اور برہہ راست  
معرفت اور سمجھہ حاصل ہے جو ان اوصاف کے حامل بندگان خدا کی تربیت سے  
ہی حاصل ہو سکتی ہے اور جو غلط فہمیوں، غلط اندازوں اور پر فریب نعروں کا  
شکار ہونے سے بچانے میں سب سے زیادہ کارامد و سیلہ ثابت ہوتی ہے مگر اسے  
تمنا ہے کہ وہ اپنے دین، اپنی تہذیب اور اللہ کے نام کو سر بلند دیکھے لیکن اپنے  
گرد ویش اور عالم اسلام کے حالات میں اسے ہر طرف حوصلہ ٹکن اور ماوس کن  
منظار ہی نظر آتے ہیں، ایک ایسے شخص کو جس کا یہ حال ہو اگر ہم دیکھتے ہیں کہ وہ  
ایرانی انقلاب کے اب تک تعارف سے متاثر ہے جس کا خلاصہ اور پر کی سطروں میں  
عرض کیا گیا ہے اور وہ خمینی صاحب اور ان کے براپا کردہ انقلاب کی تائید کر رہا ہے  
تو اس میں ہٹکے نزدیک نتعجب کی بات ہے نہ ملامت کی، بلکہ ہم اسے نزدیک ہمارا  
وہ نیک نیت اور سادہ دل بھائی ہمدردی کا مستحق ہے۔

گذشتہ دھائی صفحات میں اس عاجز نے اس کی کوشش کی ہے کہ  
ایسے تمام حضرات کے سامنے

۱۔ ایرانی انقلاب کی مخصوص فکری بنیادیں واضح ہو جائیں۔

۲۔ خمینی صاحب کے افکار و نظریات اور ان کا مزاج و منہاج انہی کی کتابوں  
سے سامنے آجائے۔

۳۔ شیعیت کے آغاز کی تاریخ اور اس کے بنیادی اصول و عقائد شیعہ مذهب کے ہی مستند ترین مأخذ کی روشنی میں ناظرین ملاحظہ فرمالیں — تاکہ ان یعنوں موضوعات کے بارے میں علی وجہ البصیرۃ رائے قائم کی جاسکے۔

گذشتہ صفحات میں آپ نے جو کچھ پڑھا، اس کا حاصل چند سطوں میں یہ ہے کہ —

۱۔ ایرانی انقلاب خمینی صاحب کے پیش کردہ فلسفہ "ولایت فقیہ" کی بنیاد پر قائم ہے اور "ولایت فقیہ" کا یہ فلسفہ امام مہدی کی غیبت کے عقیدہ پر مبنی ہے — اور امام مہدی کی غیبت کی کہانی نہ صرف یہ کہ تاریخی طور پر ایک خرافہ ہے، بلکہ اسکے مانند کا مطلب یہ ہے کہ امامت اور ائمہ کے اس پورے سلسلہ پر ایمان لایا جائے جو اثنا عشری امامی مذهب کی اساس و بنیاد ہے اور جو عقیدہ توحید اور ختم نبوت کے بالکل منافی ہے — اس ضمن میں یہ بات بھی قابلِ سحاظ ہے کہ خمینی صاحب کے نزدیک امام مہدی کے ظہور تک اسلامی حکومت اسی ولایت فقیہ کے فلسفہ کے مطابق قائم کی جاسکتی ہے۔ اس کے بغیر اس کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا — جیسا کہ اُن کی کتاب "الحاکومۃ الاسلامیۃ" میں پوری وضاحت سے لکھا گیا ہے۔

۲۔ جہاں تک خمینی صاحب کے افکار و نظریات کا تعلق ہے تو آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ :

۳۔ خمینی صاحب ائمہ کے بارے میں وہی خیالات رکھتے ہیں جو اثنا عشری امامی مسک کے قدیم علماء و مصنفین رکھتے تھے۔ وہ پوری صراحت کے ساتھ ائمہ کو انبیاء و رسول اور ملائکہ سے افضل فرار دیتے ہیں بلکہ انھیں صفاتِ الوراثت کا بھی حاصل مانتے ہیں۔

ب۔ خمینی صاحب صحابہ کرام بالخصوص خلفاءٰ ثلاثہ کے بارے میں انتہائی گھناؤنی اور زناپاک رائے رکھتے ہیں، وہ ان کے ایمان و اسلام کے بھی منکر ہیں

اور ان کا تذکرہ آخری درجہ کے پست کردار، اغراض کے بندے، اقتدار کے بھوکے اور خالص سازشی ذہن اور سیاسی ہتھکنڈوں والے منافقین کے ایک نوٹ کی حیثیت سے کرتے ہیں۔ اور ان سے عقیدت و محبت ہی کے جرم میں وہ اولین و آخرین اہل سنت کو نازاب معاون مجرم، خدا اور رسول کا باغی اور ہبھی قرار دیا گیا۔ الغرض ان دونوں مسلوں میں جو بلاشبہ بنیادی اہمیت کے حامل ہیں وہ اپنے پیش رو غالی اثنا عشری علماء سے اپنی ان کتابوں کے صفحات میں بھی ذرہ برابر مختلف نہیں نظر آتے جو لوگوں سے عالم اسلام میں پھیل رہی ہیں جس کی غالب اکثریت سنی ہے (وما تخفی صد و دھم اخبار)

۳۔ یہ معلوم ہونے کے بعد کہ ایرانی انقلاب کی بنیاد شیعہ مذہب کے چند بنیادی عقائد پر مبنی نظریات پر رکھی گئی ہے، اور پھر یہ معلوم ہونے کے بعد کہ جناب خینی فنا خالفة اثنا عشری امامی شیعہ مذہب کے راسخ العقید عالم دواعی ہیں یہ معلوم ہونا ضروری ہے کہ یہ اثنا عشری امامی مذہب کب اور کیوں وجود میں آیا؟ اور اس کے بنیادی اصول و عقائد کیا ہیں؟ تاکہ ان کی روشنی میں ہم میں سے ہر شخص خود اس بلکے میں آزادانہ رائے قائم کر سکے کہ ان عقائد و نظریات کے حامل شخص اور ان پر مبنی انقلابی دعوت انقلاب کا محمد رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کے لائے ہوئے اسلام سے کس حد تک تعلق تسلیم کیا جا سکتا ہے۔ چنانچہ اسی حضورت سے ناچیز راقم سطوانے اس مذہب کے تفہیماً تمام ہی اہم مأخذ کا از سر نو مطالعہ کیا، اس مطالعہ کا مرفح حاصل اس کتاب کے درسو سے زائد صفحات میں پیش کیا جا سکا ہے۔ آپ نے اس میں ملاحظہ فرمایا کہ۔

۴۔ شیعیت: اسلام کی اندر سے تحریک کاری اور مسلمانوں میں اختلاف و شقاق پیدا کرنے کے لیے پھر دین و محییت کی مشترکہ کاوش سے اس وقت وجود میں

آئی تھی جب یہ دونوں قوتیں طاقت کے بل پر اس کی برق رفواری سے پھیلتی ہوئی دعوت کو روکنے میں ناکام رہی تھیں اور اسی یہ شیعیت کاتانا بانا پولوس کی تصنیف کردہ مسجدت کے تانے بننے سے بہت کچھ ملتا جلتا ہے۔ جس نے عیسائی بن کر اندر سے عیسائیت کی تحریف اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے لائے ہوئے دین حق کی تحریب کی کامیاب کوشش کی تھی، جس کا نتیجہ موجودہ عیسائی مذہب ہے۔

ب۔ شیعیت، خاص کر اثنا عشری مذہب کا اسلامی و بنیادی عقیدہ امامت ہے۔ اتنی بات، اتنے ہی اجھا وابہام کے ساتھ عام طور سے ہم سنی لوگ جانتے ہیں، لیکن منصب امامت کی جو حقیقت اور ائمہ کا جو درجہ، اور آن کے اختیارات کا جو طول و عرض آپ نے گز شترے صفحات میں ملاحظہ فرمایا ہے اس سے اس مسلمہ کی ایک بالکل نئی تصویر سامنے آتی ہے۔ جس کا خلاصہ یہ ہے کہ منصب امامت الوہیت و بنوت کا ایک مرکب ہے اور اس منصب کے حامل ائمہ خداوندی صفات و اختیارات اور مقام بنوت دونوں کے جامع ہیں یعنی عقیدہ امامت کی زندگی راست عقیدہ توحید اور عقیدہ ختم بنوت پر پڑتی ہے۔

پھر آپ نے گز شترے صفحات میں اثنا عشری مذہب کے چند اور عقائد و مسائل ملاحظہ فرمائے جو فی الحقیقت عقیدہ امامت ہی کے لازمی نتائج میں سے ہیں، جن میں سرفہرست قرآن میں تحریف کا عقیدہ اور تمام صحابہ کرام، ازوں ج مطہر اور بالخصوص خلفاءٰ ثلاثہ کے بارے میں سب و شتم ہی نہیں، ان کو منافق، کافر، زندق اور مرتد قرار دینے والے وہ فتوے ہیں جو کسی بد سے بدتر کافروں زندق کے بارے میں ہی صادر کیے جاسکتے ہیں۔

اسی ضمن میں آپ نے اثنا عشری مذہب کے دو اہم اصولوں اخخار و کتمان

(رازداری) اور تقییہ کے بارے میں چند روایات ملاحظہ فرمائیں جو اسلام کو ایک ایسے نظام تربیت کی شکل میں پیش کرتی ہیں جو اپنے ہر پیر کو ذلیل قسم کے نفاق، عیاری دمکاری اور بزدلی دروبہ ای سمجھاتا ہے۔

پھر عقیدہ امت ہی کے لوازم ذرائع میں سے ایک ایم عقیدہ، عقیدہ حجت کے بارے میں بھی آپ نے پڑھا، خدا را سوچا جائے کیا اس کا اسلام کے ساتھ کوئی جوڑ ہے؟

نیز امام غائب کی پیدائش، قیامت اور پھر ظہور کے بارے میں وہ دلیوماً لائی کہا نیاں بھی پڑھیں جن سے اُس صاف، مطابق عقل و فقط، اور نکھرے ہوئے اسلام کی جگہ جس کی دعوت و تعلیم محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دی تھی۔ ایک عجیب و غریب اساطیری و طلسماتی دین نگاہوں کے سامنے آتا ہے جو ادائم و خرافات میں گھر کھانیوں، اور بے سر پار روایات سے مرکب کی دوسرے دلیوماً لائی مذہب کے لئے ہیں۔ پھر اثنا عشری مذہب کے کچھ اور عقائد و مسائل کے ضمن میں بعض شرمناک مسائل اور متہ کے بارے میں آپ نے جو تفصیلات پڑھیں جن کا پڑھنا یقیناً آپ کے ذوق پر بہت گراں گزر اہوگا، اور ناچڑ کا قلم بھی جس کے لکھنے سے بار بار رکا، لیکن بالآخر یہ سورج کر کہ اثنا عشری مذہب کے توارف میں ٹری کمی اس کے لیے یہ جائے گی، مجوزاً اسے لکھا۔

اب یہ راقم اکروف اپنے ان تمام بھائیوں اور عزیزوں سے، خواہ وہ دنیا کے کسی حصے میں ہوں، اور کسی بھی حلقوے یا مکتب فکر سے ان کا تعلق ہو، محض لو جہ اللہ نیازِ مذہب اور مخلصانہ طور پر عرض کرتا ہے کہ ایرانی انقلاب اور اسکے قائد آیت اللہ روح اللہ خمینی حنفی کے وہ افکار اور ان کے مسلک اثنا عشری کے متعلق وہ تھائق معلوم ہونے کے بعد تفصیل کے ساتھ کتاب میں عرض کیے گئے اور جن کا خلاصہ سطور بالا میں عرض کیا گیا، آپس مسلم پر از سر نو غور

فرمائیں۔ جب تک حکائق کا علم تفصیلی نہیں ہوتا مسلم کی نوعیت کپھا اور ہوتی ہے، لیکن علم ہو جانے کے بعد مسلم کی نوعیت بدل جاتی ہے۔ مجھے تلقین ہے کہ میر سجن بھائیوں نے خاص کرامت اسلامیہ کے ان عزیز نوجوانوں نے حوصلت دراز کے جمود و تعطیل سے اکتا گئے ہیں اور اسلام دشمن طاقتوں کی ذلت اور اسلام کو سر بلند دیکھنے کے لیے بے چین و بے قرار ہیں، مخفی اسلامی تہیت اور غلبہ اسلام کی امید سے ایرانی انقلاب اور اس کے قائد جناب خینی صاحب کا استقبال سرگرم تائید و محبت سے کیا تھا، اب وہ اپنے اس روپ پر ایک سچے خدا پرست مسلمان کی طرح نظر ثانی کریں گے۔

بلاشبہ اس بارے میں اُن جماعتوں، تنقیموں اور ان کے اخبارات و رسائل کی ذمہ داری دوچزہ ہے جن سے اس بارے میں حکائق سے ناداقی ہی کی وجہ سے غلطی ہوئی۔ امید ہے کہ یہ حضرات اس غلطی کی اصلاح و تلافي اور امت مسلم کے عام افراد پر پڑنے والے اس کے اثرات کے ازالہ کی کسی کوشش سے دُلنج نہیں فرمائیں گے۔

قرآن مجید کے بالکل آغاز میں اور اس کے بعد بھی جا بجا غلطی اور غلط کام کرنے والے دو کرداروں کا ذکر ہماری رہنمائی اور سبق آموزی کے لیے کیا گیا ہے۔ ایک طبقہ کا کہ اُس نے بھی ایک غلط کام کی حکم اللہ کی نافرمانی کی، پھر اللہ تعالیٰ کی طرف سے تنبیہ اور باز پرس کے بعد بھی اس نے غلطی سے رجوع اور تو پہ استغفار کے ذریعہ تلافي کی کوشش نہیں کی بلکہ غلطی کی تاویل و توجیہ کر کے اس کو صحیح ثابت کرنے کی کوشش کی۔ اور اس کے مقابلہ میں دوسرا کردار ہمارے ابوالآباء حضرت آدم علیہ السلام کا ذکر کیا گیا ہے کہ ان سے بھی ایک غلطی اور بظاہر اللہ کے ایک حکم کی نافرمانی ہوئی لیکن جب ان کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے غلطی پر منبه کیا گیا تو انہوں نے اپنی غلطی کی کوئی تاویل نہیں کی بلکہ اپنے قصور کا اعتراض کر کے عرض کیا۔ دینا ظلمنا افسنا و ان لم تغفرلن او ترحينا النکون

من الخسرين ۰ پھر قرآن پاک میں دونوں کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے معاملہ اور انعام کا بھی ذکر فرمایا گیا۔

بہر حال ہمارے جن بھائیوں سے خوبی صاحب کے بارے میں غلطی ہوئی (جو یقیناً سنگین غلطی تھی) اللہ تعالیٰ ان کو توفیق دے کر وہ سیدنا آدم علیہ السلام کی سنت کو اپنائیں اور رب کریم کی مغفرت و رحمت اور حبّت کے مستحق ہوں۔ اللہ تعالیٰ اس عاجز راقم سطور کو بھی ہمیشہ اپنے قھوٹوں کے احساس و اعتراف اور توبہ استغفار کی توفیق عطا فرمائے۔ دیوب اللہ علی من تاب

## حضرات علماء کرام کی خدمت میں

اس کتاب میں آپ نے شیعہ اثناعشریکی مسند ترین کتابوں اور ان کے مسلم علماء و مجتہدین کی واضح تصریحات کی روشنی میں ملاحظہ فرمایا کہ ان کے اساسی عقیدہ امامت کی حقیقت کیا ہے اور یہ کہ اس کا درجہ بنیوت سے برتر اور امام کا مقام و مرتبہ انبیاء و مرسیین سے بالاتر ہے، اور وہ خداوندی صفات و اختیارات کے بھی حامل ہیں اور یہ کہ حضرات خلفاءٰ ثلاثۃ اور ان کے رفقاً تهم اکابر صحابةٰ منافق، اللہ رسول کے غدار، جسمی اور لغتی ہیں، اور ام المؤمنین عائش و حضرت منافع تھیں، انھوں نے زبردست کھنجر کو ختم کیا اور قرآن مجید محرف ہے۔ ان کے علاوہ بھی اثناعشریکے جو معتقدات آپ کے سامنے آئے امید ہے کہ اس کے بعد آپ اس مذہب اور اس کے پیروؤں کے اسلام سے تعلق کے ہائے میں کتاب و سنت کی روشنی میں تطعیت کے ساتھ فیصلہ فرماسکیں گے۔ آپ دین کے امین ہیں اور زین و فضلال سے امت کی خاطرات آپ کا فریضہ ہے۔ دا اللہ يقول الحق وهو يهدى السبيل ۰

# مُفکر اسلام مولانا سید ابو الحسن علی ندوی کی چند اہم شاہراہ کار تصنیفات

|                             |                                               |
|-----------------------------|-----------------------------------------------|
| ابنِ رحمت بخاری             | تاریخ دعوت و عزیمتِ مکمل                      |
| پڑانے پر اٹھنکل             | مسلمانِ مالک میں اسلامیت مغربی کی شکمش        |
| نقوشِ اقبال                 | انسانی دنیا پر مسلمانوں کے عروج و زوال کا اثر |
| ارکانِ اربعہ                | منصب بتوث خدا درُس کے عالی مقام حملین         |
| کاروانِ مدینت               | دریائے کابل سے دریائے یونوک تک                |
| قادیانیت                    | جب ایمان کی بہتر آئی                          |
| ذکرِ خیبر                   | حجاز مقدس اور جزیرہ العرب                     |
| تعمیر انسانیت               | معترکہ ایمان و مادیت                          |
| صحبتے باہلِ دل              | تھی دنیا (امریکہ) میں صاف صاف باتیں           |
| حدیث پاکستان                | عصر حاضر میں یہن کی تفہیم و تشریح             |
| پا جا سڑا عز زندگی          | مغرب سے کچھ صاف صاف باتیں                     |
| ترکیہ و احسان یا الصوف سلوک | ازکر کیہ و احسان یا الصوف سلوک                |
| اصلاحیات                    | اصلاحیات                                      |

۱۔ شریعت فضل ربی ندوی — فون ۷۴۱۸۶۱

مجلس نشریاتِ اسلام، ناظم آباد مینشن۔ ا۔ کے ۳۔ ناظم آباد، کراچی ۱۸

حضرت مولانا محمد منظور نعماں صاحب کی تحریری اجازت سے شائع کی جا رہی ہے

# ایرانِ العرب پ

از

مولانا محمد منظور نعماں

مُقدّمه

مولانا سید ابوالحسن علی‌نَدَوَی



## حاجی عارفین آکیدہ کراچی

مجلس نشریاتِ اسلام / ۱ کے ۲۔ ناظم آباد میش کراچی  
ناظم آباد نگانہ۔ زردر نگانہ۔

# یہ کتاب اکابر و مشاہِ یہ رکی نظر میں مولانا سید ابو الحسن علی ندوی

..... اس سلسلہ کی ایک کوئی فرقہ محترم مولانا محمد منظور صاحب نعیانی کی یہ فاضلانہ اور مقتضائے کتاب ہے..... اس کتاب میں مذہب شیعہ کی مستند ادیغہ، اس کے عقائد و مسلمات کا آپسینہ، اور عقائد کا علمی و تحریکی تجزیہ، ان کے نتائج کا سخراج، کتاب سنت اور مستند تاریخ سے ان کا موافزہ اور عفت اسلامی پر ان کے افراط کی پوری بحث آگئی ہے، خاص طور پر مسئلہ امامت اور تحریف کے بارے میں کتب شیعہ کی روشنی میں اور ان کے حوالوں سے آتنا معلوم ہو گیا ہے جو کہ ترکتیوں میں ہو گا..... اس طرح یہ کتاب اس موضوع پر ایک جامع، پر اور معمولوں اور کوئی ایک کتاب نہیں ہے جس کے مطابق اور صاحب الفصان، شیعیت کی حقیقت امامت و عقیدہ تحریف کے خطرناک نتائج نہیں اور ہسلام اور مسلمین اوتھیں کے بارے میں اس خطرناک بے عنتیادی کی حقیقت تک پہنچ سکتا ہے جو عقائد ان مسلمانوں میں جن کا مطالعہ غیر ممکن اور دیسیں نہیں ہے اور غیر مسلموں میں پیدا کر سکتے ہیں.....  
(مَا خَوْذَ أَزْمُقْدَمَةُ)

## مولانا سید راحمد اکبر آبادی

..... اللہ تعالیٰ جملے خیر عطا زمانتے ہمارے برادر محترم مولانا محمد منظور نعیانی کو کراں گھوں نے نہایت محنت اور جان فشانی سے ان کنابوں کا پر اور است مطالعہ کیا جو خود علامہ نعیانی کے قلم کی رہیں منت ہیں۔ اور اس وقیعہ اور عین و دیسیں مطالعے کے نتائج صاف اور شستہ زبان ہیں نہایت سنبھیگی اور ارتقان کے ساتھ ماہستہ الفرقان کی گزشتہ چند اشاعتوں میں شائع کر دیتے ہیں۔

یہی نے مولانا کے یہ مفتالات بڑی دل پکیے ازاں تا خرپڑے اور اب میں یہ مسلمان کرتا ہوں ۔ ک ایرانی انتداب یا موجودہ ایرانی حکمرت کے متعلق میں نے اب تک برهان میں جو کچھ لکھا ہے میں اس سے رجوع کرتا ہوں۔

مولانا کے یہ مفتالیں اس درجہ اہم اور بصیرت افراد ہیں کہ ان کے مطالعہ کے بعد میں نہیں سمجھتا کہ کوئی بھی صحیح العقیدہ سملے ان ان سے افتلالات کی جراحت کر سکتا ہے.....  
(ماہنامہ برهان بہتاء، اکتوبر ۱۹۷۶ء)

(یہ مفتالیں جن کا مولانا اکبر آبادی نے این مسطور و مطبوعات میں  
دیتے ہیں، اس کتاب کا ابتدائی حصہ ہیں)۔